

تاليف تاليف مَوْلاَنَا فَحْنَ الْاِسْلَالْمُرْمَظِاهُمِ





منهارج علم ونب فرنانوتوي افر عربية بينجز

> تالِيُفُ مَّوْلاَنَا هِنَّ الْاِسْلَامُ مُظاهِرِي

نامشر جُمَّةُ الْمُنْالْهِ الْمُنْالِهِ الْمُنْالِهِ الْمُنْالِهِ الْمُنْالِهِ الْمُنْالِهِ الْمُنْادِينِيةِ وَمِنْاد دارُالمُناورُ وقفُ ديوبَنْد

منهارج علم وفِ مِ فَكِرَنَا نُوتُوكُا وُرَجَدْنِهِ حِيلِجْز

الميف مَوْلاَنا فَحْنَ الْاسْلَامُ مَظَاهُم

طبع اولی: ۴۳۹ هه–۱۸۰۷ء

#### ISBN:978-93-84775-07-0

باهتهام: جمة الاسلام اكيرى، دارالعلوم وقف ديو بند، سهار پيور، يوپی، الهند جمله حقوق بحق ناشر: جمة الاسلام اكيرى، دارالعلوم وقف ديو بندمحفوظ بين \_

Composed by: Abdul Mannan Qasmi Copyright © Hujjat al-Islam Academy Darul Uloom Waqf Deoband All rights reserved.

#### Hujjat al-Islam Academy

Aljamia Al-Islamia Darululoom Waqf Deoband Eidgah road, P.O. 247554, Deoband

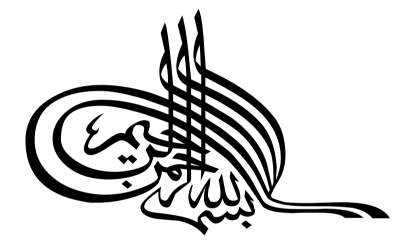
Distt. Saharanpur U.P. INDIA

Tel: +91-1336-222352, Mob: +91-9897076726 Email: hujjatulislamacademy2013@gmail.com

hujjatulislamacademy@dud.edu.in

Website: http://www.dud.edu.in

Pritnted at: Al Huda Printer, Delhi



## فهرست مضامين

| <u>~</u>                    | فهرست مضامین                                            |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------|
| Ir                          | <b></b>                                                 |
| 19                          | تقريظ                                                   |
| ۲۱                          | عرض مرتب                                                |
| r <u>z</u>                  | عرض ناشر                                                |
| تصر:ایک اجمالی تعارف۳۳      | پېلاباب:فكرِ د يو بند-امام قاسم نا نوتو گُاورمقتضياتِ   |
| ٣٣                          | تحريرِ حضرت شيخ الهندرحمة الله عليه                     |
| ٣٦                          | فكراهل حق كى صحيح ترين تعبير                            |
| ٣٧                          | فکرِ د یو بند کے مصداق                                  |
| ٣٩                          | د سبعه سیاره "                                          |
| ۲۰۰                         | ونت كا تقاضلــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
| ٣١                          | فكرى تصانف كے متعلق تجويز                               |
| ضرورت                       | جدید چیلنے سے نبردآ زماہونے کے لیے فکری تصانیف کے       |
| M                           | مفکرین عصر کےاضطرابات اوراُن کی تجویزیں۔                |
| ٣٧                          | اعتراضات کی اصل نوعیت                                   |
| رحاضر میں ان کی إفادیت ۔۔ ۵ | دوسرلباب: تصانیف ِامام قاسم نانوتویٌ:اساسی اہمیت اور عص |
| ۵۲                          | حاصل گفتگو                                              |

| ۵۴    | زبان اورا صطلاحات                                 |
|-------|---------------------------------------------------|
| ۵۷    |                                                   |
| ۵۷    | علوم قاسم کے مُخاطَبین                            |
| ۵٩    | بعض مشکل کتا ہیں                                  |
| ٧٠    | علوم ومعارف کے خزانے                              |
| ۲۵    | اسلوب بیان کی چندمثالیں                           |
| ۷۵    | معجزه خارقِ عادت                                  |
| ۷۸    | بعض نسبتاً آسان کلامی تصنیفات                     |
| ۸۳    | تيسراباب: تدوينِ علم كلام جديد برِ-ايك بحث        |
| ۸۴    | حاصل گفتگو                                        |
| ۸۸    | کلام جدید کے واضع اور مدوّ ن                      |
| Λ9    | الا مام محمر قاسم النا نوتوكيَّ                   |
| Λ9    | تحریریں اخص الخواص کے لیے                         |
| 9٢    | امام نا نوتو کُ کے اصول وا فکاراوراً خلاف ِصالحین |
| 9~    | اصول نا نوتو کی آشکار کیوں نہ ہوئے؟               |
| 91    | بها وجه                                           |
| 9 &   | بهای مثال                                         |
| 9 0   | دوسری مثالدوسری                                   |
| 94    | تيسرى مثال                                        |
| 9 9   | دوسری وجهه: دلائل مسائل میں ہمہ جہتی              |
| 1 • • | ىبلى مثال                                         |

| 1 + 1 | دوسرى مثال                                                      |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 1 + 1 | تیسری وجه: فلسفه سے مناسبت کی کمی                               |
| 1 + 4 | چۇھى وجە: علوم نا نوتۇڭ سے مناسبت كى كمى                        |
| 1 + 4 | ىپلىمثالد                                                       |
| 1 + 4 | دوسری مثال                                                      |
| 1 + 2 | جواب کی د شواری                                                 |
| 1 + 1 | تصنیفات کےمطالعہ سے سرمیں در دہوتا ہے؟                          |
| 111   | پانچویں وجہ: علیم الامت کی تحقیقات سے بے اِلتفاتی               |
| 110   | حکیم الامت مولا ناا شرف علی تھا نوی اورعلم کلام جدید            |
| 114   | كيا قديم اصول دورِ حاضر مين نا كافى تھے؟                        |
| 111   | (۱)علم کلام جدید کسے کہیں گے؟                                   |
| 1 22  | انيسويںصدی و مابعد کاعلم کلام جديد                              |
| 1 22  | چوتھابا ب: مددٌ نِ اول:الا مام محمد قاسم النا نوتويٌ            |
| ١٢٢   | حاصل ً نفتگو                                                    |
| 171   | عصرِ نو کا شنهٔ جمیل بہاو                                       |
| 114   | گروینیم باز                                                     |
| اسا   | صحابة كزمانه مين علم كلام كيون نه تها؟                          |
| 124   | تدوین کاسہرامعتز لہ کے سرر کھنے کی وجہ                          |
| 124   | حضرت امام نا نوتو ک کا کارنامه                                  |
| سائل  | چوتھا باب: عالمی مسائل کے حل کے لیے اصولِ قدیم،افکارِجد میداورہ |
| 124   | واحکام پر کھلی بحثا                                             |

| 164         |                         | :(الف): تقابلى مطالعه_                               | بإنجوال باب     |
|-------------|-------------------------|------------------------------------------------------|-----------------|
|             |                         |                                                      |                 |
| 164         |                         | ياتعريف                                              | تقابلِ ادبان ک  |
| 1 M         |                         | ىقابلىمطالعەكى ابتدا                                 | هندوستان میر    |
| 10+         |                         | ي تقابلي رجحانات ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | مسلمانوں میر    |
| 100-        | لعہ کےاثر ات            | كى تفسيروں ميں تقابلي مطاا                           | بیسویں صدی      |
| 100         |                         | (Interfaith)                                         | بين مذهبى تفهيم |
| ت سے براہین | ياشياءاور حقائقِ موجودا | (ب):سائنسی منهج:اصول                                 | يانچوال باب:    |
| 14+         |                         |                                                      | قائم كرنا       |
| 141         | ·                       |                                                      | حاصلٍ گفتگو_    |
| 144         | ت ہے براہین قائم کر:    | ولِ اشياءاور تقائقِ موجودا،                          | سائنسى منج:اص   |
|             |                         | ر حاضر کے افکار اور اُن                              |                 |
| 12-         |                         |                                                      | حاصل گفتگو_     |
| 120         |                         | واوراصولول كياتر جيحات                               | بدلتے حالات     |
| 122         | یں صدی عیسوی )          | طی ( پانچویں سے پندر ہو                              | (۲)ازمنهٔ و     |
| 117         |                         | الثانية                                              |                 |
| ۱۸۴         |                         | بت،عهدروش خيالی اورعه                                |                 |
| 110         |                         | م صدی کے کارنامے۔۔۔                                  | (۵) کاارو کیر   |
| 110_(51757  | 1-t-,1241Sir Frai       | س بیکن (ncis Becon                                   | (الف):سرفران    |
|             |                         | ل بابس (Hobbes                                       |                 |
|             |                         |                                                      |                 |

| (ح):ریخ دُیکارٹ(Rene Decartes)۱۸۹_(ح)۱۲۵۰-تا-۱۲۵۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (و):بارُج اسپیوزا(Baruch Spinosa) بارُج اسپیوزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (ه): جان لاک (۱۲۵۰-۱۳-۱۵۹۲ اوماء-۱۲۵۰)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ا ۱۸۸(۱۲-۱۶-۱۲۱۲ Gottfried Leibnis) البيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۲) اٹھار ہویں صدی: دور اِنقلاب ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (الف): صنعتی انقلاب بالف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (ب):امریکه کی جنگ آزادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (ج) انقلاب فرانس ۹۰ ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (۱۹۱۱۹۱_اکاء-تاکاکاء) (۱۹۱_اکاء-تاکاکاء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (۱)وی کا انکار،اور (۲)مذہب سے بےزاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (۷)انیسویں صدی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الامام محمد قاسم النانوتو يُ كى تصانيف كاظهور ١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ساتواں باب: الامام محمد قاسم النانوتوى كے مبارز بعض جديد فلاسفرز، الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سائنس اورعلوم جدیدہ کے ماہرین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حاصل گفتگو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الامام محمد قاسم النانوتوي كے مبارز بعض جديد فلاسفرز، اہل سائنس اور علوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| جدیدہ کے ماہرین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (۱) بر کل (۱۷۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۸۵ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۳ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰۰ (۱۲۰۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ (۱۲۰۰ |
| ۲۰۲(۲)والثيئر (۲۰۱۷-تا-۱۷۵۸ /۱۹۴۳-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (۳) ژبوژه بوم (DavidHume / ۱۱۷۱۱ - ۱۷۷۱۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۲) کانٹ(Immanuel Kant) کانٹ(۲۰)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| $r \cdot r$ (المام) جا کاریات کی کاریات کار |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۴(۱۸۳۱-۱۷۷۰/G.W.F.Hegel) ينظر (۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (۷) آگسٹ کا مٹے (Auguste comte اور ۱۸۵۷ – ۱۸۵۷)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (۸) جان اسٹیورٹ مل (۱۸۷۳ -۱۸۰۲ - John Stuart Mill) جان اسٹیورٹ مل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۰۸_(۱۸۵۵–۱۸۱۳–Soren Kierkegaard) کے گارڈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۱۰)ولیم جیمس (۱۸۴۲ء-۱۹۱۰ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| آ مُعوال باب: سائنس دانول اور جديد فلاسفرز كا طريقة تحقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (Methodology)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| اضافی اقسام ۲۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مزيداضافي اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مزیداضافی اقسام<br>دیگراضافی اقسام<br>۲۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تحریکات اور مکاتپ فکر کے اعتبار سے فلسفہ کی اقسام ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| نواں باب: حضرت الا مام النا نوتو کُ کامنیج استدلال َ سیست ۲۱۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حاصل گفتگو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عقل کی بات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عقل کی حیثیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| توحيداورنبوت پرِ گفتگو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اخلاقی اصولاخلاقی اصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مسائل ودلائل، قديم وجديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| سائنس کی بنیا داورنها دفلسفہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| rrr          | عقلی دلائل اور سائنسی استدلال                     |
|--------------|---------------------------------------------------|
| ۲۴٠          | دسواں باب:جدید سے<br>دسواں باب:جدید سے            |
| ۲۴٠          | ا-سائنس(Science)                                  |
| ۲۴۱          | ۲-سائنسی طریقهٔ کار(Scientific Method)            |
| ۲۴۳          | ۳- اہلِ سائنس اور اُن کے کارنا مے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔      |
| ۲ ۴ <u> </u> | ۴-سائنس کا نقطهٔ انحراف                           |
| ra1          | دسواں باب(الف): مسائلِ سائنس                      |
| ra1          | حاصل ً نفتگو                                      |
| rar          | ا-حركتِ ارض                                       |
| ra2          | (۲)زمین کا گول ہونا:استدلال کی ایک اور بےاحتیاطی۔ |
| ry+          | (۳) آ فآب کی گردش                                 |
| r 42         |                                                   |
|              | حاصل ً نفتگو                                      |
| r            | طبعی قوت، طبیعت یا Tropism کی تحقیق               |
|              | مغالطه                                            |
| r2r          | امورطبیعی بھی ارا دی امور ہیں                     |
| r2r          | دلائلدلائل                                        |
| ۲ ۷ ۳        | ايك إشكال كاإزاله                                 |
| ۲۷۳          | فاعل بےارادہ                                      |
|              | ِمشامدِه                                          |
| r 20         | کشش طبعی کے ایک اور معنی                          |

| <b>7</b> | دسوان باب(ب):عقل وفلسفه                                          |
|----------|------------------------------------------------------------------|
| r _ 9    | حاصلِ گفتگو                                                      |
|          | ا-مستبعداورمحال                                                  |
|          | مستبعدا ورخلاف عقل کی تحقیق                                      |
|          | محال وممكن كي حقيقت                                              |
| ۲۸۸      | دسواں باب(ج): بحث'' تلازم''                                      |
| ۲۸۸      | حاصلِ گفتگو                                                      |
| 719      | ار تباط وملا زمت محض ا تفاقی ہوا کرتی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔                 |
| 791      | دسواں باب(ج): بحث' تلازم'' بحث تلازم                             |
| 791      | استدلال ارتباط اورملا زمت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 797      | (۱) جانبین کا تلازم:حسی مثال                                     |
| 797      | (۲) يك طرفهار تباط :عقلي مثال                                    |
| 797      | يك طر فى ارتباط :عقلى قاعده                                      |
| r 9 a    | اقسام ارتباط                                                     |
| r 9 ∠    | مثا ہرات (Experiment)                                            |
|          | نتانځ (Results)                                                  |
| r 9 A    | ارىتاطِ اتفاقى كالطلاقى پہلو                                     |
| 499      | واقعات کاخلاف فطرت ہونے کی وجہ سے انکار درست نہیں                |
| r 9 9    | خوارق وکراماتخوار می                                             |
|          | حاصلِ بحث                                                        |
|          | قانونِ فطرت رتعمیم قدرتِ ق کی حکمرانی ہے۔۔۔۔۔۔                   |

| ۳ ۰ ۰           | ''اتفاق'' کی ماہیت۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           |
|-----------------|-----------------------------------------|
| m + 1           | إتفاقى إجتماع كودوام لازمنهيں           |
| ۳ + ۲           | ذاتی خاصیت اورز و رِخار جی              |
| ٣ • ٣           | ربط و تلازم سے دوام پراستدلال درست نہیں |
| ۳ + ۵           | ہرشی اور ہر ذرہ جان وروح والی ہے۔۔۔۔۔   |
| ٣١١             | حرکت بغیرشعور کے نہیں                   |
| m   m           | سنيل                                    |
| ۳۱۳             | مىانى                                   |
| نا Living & Non | دسوال باب(د):زی حیات اور غیر ذی حیار    |
| ۳۱۵             | living) کا سائنسی تضور                  |
|                 | مصادرومراجع                             |
| mrr             | اشاریه                                  |

# تقريظ

حق تعالی جل مجدۂ نے رسالت مآب محمد رسول اللّه عِلَيْهَا ﷺ سے منسوب ومربوط خیر امت کواینے حبیب یاک کی جوتوں کےصدقے میں جہاں اپنی بے حد ونہایت نعمتوں سے سرفراز فرمایا ہے، بہ ہزار سجد ہُ شکر محض ایک نعمت کا بھی قرار واقعی حق ادا کرنے سے قاصروعا جزبندے پراللہ تعالیٰ کی ایک خاص نعمت بہصورتِ آسانی ہایں طور بھی ہے کہ مہدسے لحد تک ایک مومن کو جب جب زندگی کے سی بھی مرحلے، سی بھی شعبہ، نسی بھی عنوان کے زیر اثر کسی بھی علمی یاعملی رہنمائی کی ضرورت ہوتی ہے، تو وهسب سے پہلے اسوؤ نبی اکرم علیہ الصلاۃ والسلام سے براہِ راست، یا اس کے قوس وقزح کےاُن گنت الوان میں تھیلے علمی ذخائر سے فیض یاتے ہیں اور خوش بخت وخوش نصیب مدایت یا جاتے ہیں علی رؤس الاشہادیدا یک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ کتب خانهٔ اسلام کے گنج ہائے گراں مایہ میں بہمہ رنگ ونوع ایسے ایسے گو ہرآ ب دارمصا در موجود ہیں،جن میں سے ہرایک بلافرق عہد وقرن ہاری علمی تشکی کوتفاؤت ِفہم وعقل اوربهمہ نوع زاویۂ فکر ونظر کے علی الرغم سیرا بی فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں اور بیسب بهمه رنگ ونوع مصا دراسی قوس وقزح کی کرشمه سازیاں ہیں،جس کامنیع فیض نبی اکرم علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات اقدس ہے؛ البتۃ انداز فکر فہم پر مرورِ زمانہ کے اثرات اُور زمانے سے ہم آ ہنگ تعبیرات واصطلاحات، استعارات کی بہاسلوبِ جدید تفہیم کواصحاب علم نے علم وآگی کےارتقائی سفر کا ناگز پر حصہ قرار دیا ہے۔اسلام کے علمی وُکلری عَنْجَ ہائے گراں مایہ کی عظمت وافادیت کا اعتراف تو دیگر اقوام کے راست فکر اصحابِ علم نے بھی کیا ہے، اور اس کی بنیاد ہم آہنگی ادوار تعبیرات،

اصطلاحات، توضیحات و تشریحات ہی بنی ہیں اور یہ بھی دراصل امت محمد یہ پر انعامات خداوندی کا تکوینی حصہ ہے،جس کے زیرا ثراس خیرامت کوحق تعالی نے علمی امت بنا کرپیش کیا ہے۔اقر ب الی الفہم کےطور پرحضرت حکیم الاسلام مولا نامحد طیب صاحب نورالله مرقدهٔ سابق مهتم دارالعلوم دیوبند، بانی وصدراوّل آل اندیامسلم پرسنل لاء بوردٌ كي معركة الآراء تصنيف'' تعليماتِ إسلام اومسيحي اقوام'' كابيا قتباس برموقع و محل ہے، رقم طراز ہیں:''امت مسلمہ کملی امت ہے، جس پرعلم وحکمت کاغلبہ ہے، امم واقوام اوران کے شئون کو پیش نظر رکھ کر دنیا کی اس آخری قوم اور خیر الامم امت اسلامیہ کو لیجیے، تومحسوس ہوتا ہے کہ اس کی ذہنیت بھی اینے مر بی اعظم حضرت اعلم الاولین والآخرین نبی کریم علیه الصلاة والسلام کی مبارک شان کا ایک ظل اور پرتو ہونے کی وجہ سے خالص علمی ذہنیت ہے؛ کیوں کہ آپ مِلانْ اللّٰہ کی غالب شان علم و حكمت، درك وادراك اور بصيرت ومعرفت تقى؛ چنال چه جس قوم كا دستورالعمل قرآن کریم جیسی جامع اور بنیا نا لکل شی کتاب ہو، تو کیسے ممکن ہے کہ اس کی ذہنیت علوم ومعارف میں غرق نہ ہو۔ ظاہر ہے کہ ظہورعلم کے آلات دوہی ہیں: ایک زبان ہے اور دوسرا قلم ہے، اور ان بہ ہر دوذ رائع کے کحاظ سے اس امت نے جن علمی نوا درات اورغیبی علوم کاافشاء کیا ہے، ہم علیٰ رؤس الاشہاد بجاطور پریہ دعویٰ کر سکتے ہیں کہ بیلمی امت علمی کمالات میں امم سابقہ سے منزلوں آ گے بھی ہے اور بہت واضح طور یرِ فائق بھی ہے۔ بقول شخصے کہ:اس امت کے خطبوں،تقریروں،شعلہ بیانیوں اور دریا روانیوں نے اس درجہاٹر ونفوذ کیا کہ خود ہی کلام نہیں کیا، دوسروں کو بھی بولنا سکھا دیا، گونگوں کوخطیب بنا دیا اور بے زبانوں کو زبان آ وری پر قادر کر دیا، جس کوخواجہ الطاف حسین حالیؓ نے اپنی مسدس میں اس طرح بیان کیا ہے: عرب کی جو د کیھی وہ آتش بیانی ☆ سنی برمحل ان کی شیوا بیانی

| وه خطبول کی مانند دریا روانی        | $\stackrel{\wedge}{\simeq}$ | وه اشعار کی دل میں ریشہ دوانی     |
|-------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|
| نه ڈھپ یاد تھا شرح شادی وغم کا      | ☆                           | سلیقه کسی کو نه تھا مدح و ذم کا   |
| خزانه تھا مدفوں زباں اور قلم کا     | ☆                           | نه انداز تلقین وعظ و حِکم کا      |
| تو سمجھے کہ گویا ہم اب تک تھے گونگے | ☆                           | وہ جادو کے جملے وہ فقر بے فسول کے |
| زباں کھول دی سب کی نطق عرب نے       | ☆                           | نواسنجیاں ان سے سیکھیں بیسب نے    |

تصانیف کے میدان میں امت مسلمہ کے وفورعلم کودیکھوتو بقول صاحب مواہب علامه زرقا فی کمه: کثرت تصانیف ہی اس امت کی خاصیات کا ما بدالا متیاز تعارف ہے، کتب خانے آبا دہی ان کی تصنیفات و تالیفات سے ہیں ، کہسی علم کونہ چھوڑ ا،کسی فن کو نہ چھوڑا،علم وہ گہی کا شاید ہی کوئی مصدر ہو،جس میں بے شار ذخیرے نہ جمع کردیے گئے ہوں۔ خلافتِ عباسیہ کے دور میں عراق کے عظیم الثان کتب خانے ، اموی خلافت کے دوراندلس میں اسپین کے کتنے ہی مکتبے ، حجاز وروم کی لا بھر ریاں ، مصر کے بے شار ذخیرے، ہندوستان کے ہزار ہا ہزار کتب خانے اور محروسہ ہائے اسلامیہ کے سیٹروں علمی ذخائر ہاوجود ہے کہ تباہ و ہر بادبھی ہوئے اور کیے بھی گئے ، دشمنوں کے ہتھے بھی چڑھے، جلائے بھی گئے، دریا برد بھی کیے گئے، نذر آتش بھی ہوئے اور کروڑ ہا کروڑ کتابیں کیڑوں کی نذربھی ہوئیں، ہزار ہا ہزارعکمی ذخیرے نااہل اخلاف کی غفلت وکوتاہی کی نظر بھی ہوئے،اس کےعلاوہ معاند حکومتوں نے اپنی تمام تر طاقت کے بل بوتے پر بچاس بچاس برس کی مدت میں ان علمی خزینوں کومٹانے اور نذرآتش كرنے ميں صرف بھي كيے، جيسا كه اندلس ميں ہوا۔ فتنهُ تا تار ميں بغداد كاعظيم الثان علمی ذخیرہ دریائے دجلہ میں بہا دیا گیا،جس سے کئی دن تک اس کا یانی رکا رہااور جب چلا تو گاڑھی روشنائی بن گیا اورمہینوں دواتوں میں استعال کیا گیا۔غرض کہ یہ سب ستم ظریفیاں ہوئیں اور ڈھائی گئیں؛ لیکن ان سب کے باوجود جو ذخیرے آج موجود ہیں اور بلاتو قف زمانی علمائے اسلام کی جو ہزار ہا ہزار تصنیفات و تالیفات مصہ شہود پر آتی رہی ہیں اور آتی جارہی ہیں، وہ اس مقدار میں ہیں کہ یورپ وایشیا کے مطابع چھاپتے چھاپتے تھک جائیں، مصر و حجاز کی سلطنتیں طبع کرتی کرتی نگ آجائیں؛ مگر ابھی بھی قدیم تیارشدہ، یا زیر تیاری علمی مواد و مصنفات کاعشر عشیر بھی پر لیس کے میدان میں نہیں پہونچ سکا ہے۔ پھر یہی نہیں کہ قوم کی ہمتیں صرف علوم مختلفہ میں تصنیف و تالیف تک محدودرہ گئی ہو؛ بل کہ متنقلاً خودعلوم و فنون بھی پیدا کر کے اور اختراعی طور پر قرآن کریم سے استنباط کر کے ان گنت تصانیف کے میدان بھی استوار کیے ہیں، گویا کہ بیا کہ یا کہ یا ایک تاریخی سلسل ہے اور اس بسیطر علمی کہ شاں کے سلسلے کا مرکز آفتاب و ما ہتا ب نبی کریم علیہ الصلاۃ و السلام کی ذات اقد س ہے۔ چناں چہ اس تمہیدی سطور اور تاریخی تسلسل کے تناظر میں اگر جائزہ لیا جائے، تو اس علمی کہکشاں کا تمہیدی سطور اور تاریخی تسلسل کے تناظر میں اگر جائزہ لیا جائے، تو اس علمی کہکشاں کا دیل ہے۔

بانی دارالعلوم دیوبند ججة الاسلام حضرت الا مام مولا نامحمد قاسم نانوتوی قدس الله سرهٔ کا شار تیر بویس صدی ججری میں اسی تاریخی تسلسل اور علمی کهکشاں کی نابغهٔ روزگار شخصیات میں بوتا ہے اوراس حقیقت الامرکی قبولیت عامه گزشته ڈیڑھ سوسال میں تواتر کے ساتھ صادق القول علا، صلحا اور اتقیا کا علی الا تفاق ان کے علمی مقام عظمت واقبال اور آبنی عزم وحوصله کا قولاً وعملاً اعتراف بدذات خودایک بین بر ہان و گواہی کی حیثیت رکھتا ہے، نیز دارالعلوم دیوبند کا قیام ، تحریک مدارس کا آغاز، پیش آمدہ احوال سے مستنبط متوقع نتائج سے اندازہ لگا کرامت میں بلند حوصلگی کے جواہر کو بیدار کرنے کی کوشش ، جس کوایمانی فراست کے زیراثر مستقبل شناسی کے عنوان سے بیدار کرنے کی کوشش ، جس کوایمانی فراست کے ذیریاثر مستقبل شناسی کے عنوان سے بیدار کرنے کی کوشش ، جس کوایمانی فراست کے ذیریاثر مستقبل شناسی کے عنوان سے بیدار کرنے کی کوشش ، جس کوایمانی فراست کے مقام عظمت ورفعت اور فکر ونظر کی حسی گواہیاں

ہی تو ہیں۔تصنیف و تالیف انسانی شخصیت اور اس کے فکر ونظر،مستویٰ تعلیم وتفہیم، عظمت فکر ونظر،مستویٰ تعلیم وتفہیم، عظمت فکر وتد برجیسے مقامات کی غماز ہوتی ہے۔ اہل علم جب اس کسوٹی پر حضرت الامام مولانانا نوتوی نوراللہ مرقدہ کی شخصیت کو پر کھتے ہیں، تو ان کے تعمق علم وبصیرت اور عظمت اور وسعت فکر ونظر کے حوالے سے ان کے مقام، کمالِ فن، علمی بصیرت اور عظمت اقبال کوایک مخصوص اور ممتاز مقام پر جگہ دیتے ہیں۔

حضرت الا مام منفات برعموماً علم کلام کا غلبہ ہے اورعلم کلام درحقیقت دو چیزوں کا نام ہے: ایک اثبات کا، دوسرے ابطال کا۔ گویا کہ فلسفیانہ موشگافیوں کے ذریعی عقل کے الجھاؤ کا ابطال اوراس کے بالمقابل نفتی وعقلی دلائل کے زوریرِ اسلامی عقائد کا اثبات، حضرت نا نوتو کُ کی تحریرات پریهی رنگ غالب ہے۔ چناں چہ دورِ حاضر کے فکر ومزاج کے تناظر میںان کی تحریرات کی توضیح ،تشریح ، تنقیح اورتسہیل کے لیے علم کلام سے فی الجملہ جس طبعی مناسبت اور اس فن کے جدید اسالیب کے فہم و ادراک کےساتھ قتریم اصطلاحات واستعارات سے واقفیت کےعلی الرغم اپنے ا کابر کےعلوم ومعارف اور بالخصوص حضرت الا مام النا نوتو کیؓ کے ژرف نگاہ علوم ومعارف سے شعوری وابستگی اور جس گہرے علمی فکر ونظر کی ضرورت ہے، حق تعالی جل مجدہ نے محترم جناب مولانا فخرالاسلام صاحب مظاہری کواس علم وفن سے وافر حصہ عطا فر مایا ہے۔ بہ ہر لمحہ تغیر پذیر دورِ حاضر کی سائنسی تحدّیات اور علوم جدیدہ کی راہ سے بیدا ہونے والے، یا کیے جانے والے جدید چیلنجز کا الا مام مولا نا محمد قاسم النانوتو ک کے اصول اورا فكار كى روشنى ميں جائز ه لينا بهذات خودمؤلف محترم كى علمى بصيرت، وسعتِ مطالعہ اور موجودہ دور کے فکر ومزاج اور نفسایت پر گہری نظر کی دلیل ہے۔موصوف محترم کےاس ذوق کو جامعہاسلامیہاشاعت العلوم اکل کوا کےطبیہ کالجے میں مذریبی مشاغل نے بھی جلا بخش ہے۔

دعا گوہوں حق تعالی موصوف محتر م کی اس بہترین کوشش وکاوش کوشرف قبولیت سے سرفراز فرماتے ہوئے اس عظیم کام میں جملہ معاونین ومتعاونین سمیت دارین میں اجرعظیم عطافر مائیں۔

یقیناً ناسیاسی ہوگی کہا گر دارالعلوم وقف دیو بند کے شعبۂ بحث وتحقیق حجۃ الاسلام ا کیڈمی کے ڈائر یکٹرعزیزم ڈاکٹر مولانا محد شکیب قاسمی سلمۂ اوران کے تمام مخلص شرکائے کار کی شانہ روزمخنتوں کی حوصلہ افزائی نہ کی جائے اوران کے تحقیقی علمی ذوق کا ذکر نہ کیا جائے ، جس کی بدولت گزشتہ جارسالوں میں اکیڈمی سے اردو،عر بی اور انگریزی میں اپنے ا کابر واسلاف کےعلوم ومعارف کی اشاعت، نیزنشہیل وتعریب اورتر اجم وتخرّ تج برگراں قدر ولائق تحسین کاموں کی قابل اطمینان پیش رفت کوملک و بیرون ملک کے حلقۂ علم وعمل اور دوائر علمیہ واجتماعیہ کی جانب سے فرض کفا بیقرار دے کرو قیع تر الفاظ وکلمات میں اعتراف کیا جانا بلاشبدا یک سند کی حیثیت رکھتا ہے۔ حق تعالیٰ جمۃ الاسلام اکیڈمی کے اس علمی عملی دائر ہے سے وابستہ جملہ افراد کے حوصلوں میں بلندی اورعلم عمل میں تر قیات عطافر مائیں ، نیز اکیڈی کے بہ ہرنوع معاونین کودارین میں جزائے خیرعطافر مانے کے ساتھ ساتھ دارالعلوم وقف دیو بند ك ليه نيك نامى كاذر بعد بنائيس، آمين يارب العالمين او ما توفيقى الإبالله محرسفيان قاسمي

مهتم دارالعلوم وقف ديوبند ۲۱رجمادي الاخرى ۴۳۳ اھ

### تقريظ:

ىپروفىسرسىيدمودودانثرف،تلميذعلامهابرا ہيم بلياوي سابق چيئر مين شعبهٔ معالجات وڈین فیکلی آف یونانی میڈیس علی گڑھ مسلم یو نیورشی علی گڑھ

یہ کتاب وسیع اور عمیق مطالعہ کے بعد مؤلف نے تحریر کی ہے۔ اپنی کم علمی کے اعتراف کے ساتھ (بیہ عرض ہے کہ): حضرت نا نوتو کُٹ کی فکر پر اس طرح کی تفصیلی کتاب پہلی بارنظر سے گزری، اس کے لیے مؤلف کا بتہ دل سے شکر گزار ہوں۔ یہ پہلوتوالیا تھا، جس پر بہت پہلے لکھا جانا چاہیے تھا۔

اس کتاب میں حضرت نا نوتوگ کے فکری اٹا شد کا صرف جائزہ نہیں لیا گیا؛ بلکہ اوروں کے مقابلہ میں آپ کا مرتبہ ومقام کیا تھا، جا بجااس کی نشان دہی بھی ملتی ہے۔ مؤلف کے پیش نظر اختصار تھا؛ اس لیے حضرت ؓ کے نظریات کا مکمل احاطہ کرنے کے بجائے، بیش تر جگہوں پرصرف کتاب کے حوالوں پراکتفا کیا گیا ہے۔ چلیے! اس طرح کم از کم ان کتابوں کے مطالعہ کی طرف دل تو ضرور راغب ہوتا ہے۔ یہی کیا کم ہے! ماں کتاب کا متبیازی پہلویہ ہے کہ ازمنہ قدیم سے لے کرآج تک کے ایسے فلاسفر، مان نتاسٹ، جن کی فکر ، نظریات، خیالات کے اثر ات پورے عالم پر مرتب ہوے، ان کا قابل ذکر تذکرہ اس میں آگیا ہے۔ مؤلف کا قلم صرف ان کے تذکرہ ہی پرنہیں رکا؛ بلکہ فکر، فد ہب، اخلاق اور دنیا کی تعمیر نو پر جو گہرے۔ منفی یا مثبت – اثر ات مرتب بھوے، ان کوجی وسعت بھر قلم بند کرنے کی اچھی کوشش کی ہے۔ اس طرح یہ کتاب

صرف ایک گوشہ سے نہیں؛ بلکہ کئی گوشوں سے قابل مطالعہ بن گئی ہے۔ جا بجا مختلف حوالہ جات سے مؤلف کی وسعتِ نظر کا سراغ لگتا ہے۔ تجزیاتی مباحث میں جس دقتِ نظر سے کام لیا گیا ہے، قابل تعریف ہے۔ اپنے علم کی حد تک علامہ حضرت نا نوتو کئی نے جس جامع ، محکم اور واشگاف الفاظ میں اپنے نا در فلسفیا نہ خیالات کا جس متعلمانہ، مناظرانہ، حقیقت پیندانہ اور محققانہ انداز میں اظہار کیا ہے، وہ قابل رشک ہے۔ اول وآخر کہنا تو میر بے لیے مشکل ہے"وفوق کل ذی علم علیم" بھی ہے۔ اول وآخر کہنا تو میر بے لیے مشکل ہے"وفوق کیل ذی علم علیم" بیکن سے اول وآخر کہنا تو میر بے لیے مشکل ہے "وفوق کیل ذی علم علیم" بیکن سے ایک تھے، ان کی تحریر کی خوبی ہے ہے کہ جیسے وہ پہلے کار آمد تھی، آج بھی ہے۔ شاید لاز وال تحریرایی، ی ہوتی ہے۔ (حضرت نا نوتو گی گی) اس دینی فکر، اعتماد سے مملوبا توں (کو) اور اس طرز استدلال کوفر وغ دینے کی ضرورت ہے، یہ وقت کا تقاضا ہے۔ (کو) اور اس طرز استدلال کوفر وغ دینے کی ضرورت ہے، یہ وقت کا تقاضا ہے۔ معلامہ ابراہیم بلیاوگ نے فرمایا تھا:"لوگ اب

جھے یاد ہے دورانِ درس حضرت علامہ ابراہیم بلیاوی نے فرمایا تھا:''لوک اب کشر تے مطالعہ کوعلم کہنے گئے ہیں؛ حالاں کہ علم وہ ہے، جواندر سے ابلتا ہے''۔علامہ نا نوتو گ کی کتابیں اس کی نمائندہ مثالیں ہیں۔ بلاشبہوہ علم وآ گہی ،نہم وفراست، فضل وکمال میں اپنی نظیرآ ہے تھے۔

> احقر: مودوداشرف الاشرف،دھورامافی علی گڑھ

### عرض مؤلف

خیال ہوتا ہے کہ سب سے پہلے اپنامخضر تعارف اور امام محمد قاسم نا نوتو کی کے افادات تک رسائی کا ایک ہلکاسا تذکرہ کر دیا جائے ۔لہذاعرض ہے کہ راقم السطور فخر الاسلام مؤلف رسالہ نے ۲۰۱۱ھ/ ۱۹۸۱ء رمیں مدرسہ مظاہر علوم سہارن پورسے درسیات کی تکمیل کے بعد اسی سال اجمل خال طبیہ کالجے علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی میں داخل ہوکر بی یوا یم ایس کیا۔ پھر جامعہ ہمدرد (ہمدردیو نیورسٹی) وہلی سے ایم ڈی کی ڈگری حاصل کی۔

اس پر میں خدائے تعالی کاشکرادا کرتا ہوں کہ عصری جامعات میں گزرے ۱۳/۱۳ سال کے پورے عرصہ میں فکر قبل کی در تنگی کی طرف توجہ ہمیشہ رہی۔اوراسباب ظاہرہ کے طور پر دوامرا بسے ساتھ ساتھ لگے رہے کہ جن کا نفع اور برکت کھلے طور پر محسوس ہوتا رہا۔ایک حضرت مولانا قاری صدیت احمد صاحب باندوی علیہ الرحمہ (جو ہمارے استاذ سے مرافی علیہ الرحمہ (جو ہمارے استاذ سے مرافی جاسکتی تھیں، وہ تھے،اور دورانِ تعلیم سب سے زیادہ کتابیں جو کسی ایک استاذ سے بڑھی جاسکتی تھیں، وہ اُن ہی سے پڑھیں، حضرت مولانا محمد اشرف ملی تھانوی کی درخواست، مشورہ اور استفاضہ جاری رہا؛ بلکہ اُن کی توجہ کا خاص اثر میں مسلسل اپنے قلب میں محسوس کرتا رہا۔ دوسرے حکیم الامت حضرت مولانا محمد اشرف علی تھانوی کی تھنیفات، خصوصاً بیان القرآن کے مطالعہ کی طرف توجہ اِس پورے عصم میں قائم رہی۔

تعلیمی دورختم ہونے کے بعد جامعہ اسلامیہ اشاعت العلوم اکل کوا کے طبیہ کالج میں کپچررشپ کے دوران، اب سے تقریباً ۱۵رسال قبل پہلی مرتبہ یہ خیال پیدا ہوا کہ سائنس کی راہ سے احکام اسلام پر جوشبہات وارد کیے جاتے ہیں؛ اُن کے ازالہ کے لیے حکیم الامت حضرت مولانا محمد اشرف علی تھانو گ کی تصنیفات، خصوصاً ملفوظات کی تمیں جلدوں، نیز 'اشرف الجواب'، ''نفی الحرج''، ''امداد الفتادی'' بطور خاص چھٹی جلدہ''الکشف''،' بوادرالنوادر'' البدائع''، متعددمواعظ،' اشرف التفاسیر'' 'المصالح العقلیہ'' اور' بیان القرآن' میں جوموادموجود ہے، اُنہیں اگر جع کر دیا جائے، تو ایک مفیدکام ہوجائے اوراسلام پر پڑنے والے جدید شبہات کے لیے ایک سپر کا کام دے۔ یہ خیال اس وجہ سے آیا تھا کہ موجودہ حالات میں علم وعقل کی بنیاد پر پیدا ہونے والے مسائل اوراصول جو شریعت سے مزاحم ہیں، اُن کی نوعیت کا مجھے اندازہ ہو چلا تھا؛ کوں کہ پندرہ سال سے میڈیکل سائنس کے ساتھ میرا شغف تھا، پوسٹ گر یجویشن کے حقیقی دور میں میڈیکل سائنس کے خاص عنوان پر تھیس کے دوران بعض عصری تعلیم سے وابستہ محققوں کی رفاقتوں نے قدیم وجدید ہر طرح کے علوم کا، مجھے خوگر بنادیا تھا۔ اور اِسی کا یہ اُشری بنیادوں پر پیدا ہونے والے بعض ایسے عقدوں کو کھولئے میں میری دلچیبی ہڑھ گئے تھی، جن کے نہ کھلنے کی وجہ سے جدید تعلیم یافتہ طبقہ مضطرب بھی میں میری دلچیبی ہڑھ گئے تھی، جن کے نہ کھلنے کی وجہ سے جدید تعلیم یافتہ طبقہ مضطرب بھی میں میری دلچیبی ہڑھ گئے تھی میں میری دلوں کے سہارے۔ معترض بھی۔

یدوه پس منظر ہے جہاں سے حضرت نا نوتوی کے افادات تک رسائی کی راہ ہموار ہوتی ہے۔ بات ۲۰۱۰ء رکی ہے، جب "تصفیۃ العقائد" نام کا شخ الهنداکیڈی کا شائع کردہ ایک دیدہ زیب، جاذب نظر، مفرح قلب رسالہ مولانا محمد حذیفہ وستانوی (زادہ الله شرفاً و فضلاً) نے مجھے إظہارِ مسرت کے ساتھ یہ کہتے ہوئے عنایت کیا کہ: "یہ بہت عمدہ رسالہ شائع ہوا ہے۔ میں نے دوران سفر کمل رسالہ کا مطالعہ کرلیا ہے "۔

حضرت نا نوتویؓ کے افادات سے انتفاع کی طرف توجہ اور رغبت پہلی مرتبہ اِسی لطیف مدید سے پیدا ہوئی اور رسالہ''تصفیۃ العقائد'' کی ایک تشریح، اِقتباسات اور حوالوں کے اشارات کی زبان میں حضرت تھا نویؓ کے علوم کی روشنی میں، بطوریا دداشت مرتب کر کے میں نے اپنے یاس محفوظ کرلی۔

ابھی اِن تشریحات کی دوشنائی خشک نہ ہوئی ہوگی کہ ۲۰۱۲ءرے اخیرایام میں مذکورہ

قیخ الہنداکیڈی سے شائع شدہ حضرت نا نوتوی گی تصنیفات کا ایک پورا سیٹ دستیاب ہوا۔ اور ت ہے ہے کہ تصفیۃ العقائد کے مطالعہ سے حضرت نا نوتوی گے بیان و استدلال کا جو چسکہ مجھے لگ چکا تھا، اور حضرت کی تعبیر کی قدامت اور زبان کی کہنگی استدلال کا جو چسکہ مجھے لگ چکا تھا، اور زبان کی کہنگی اور استدلال کی بنیاد پسندی سے، جی ہاں! تعبیر کی قدامت اور زبان کی کہنگی اور استدلال کی بنیاد پسندی العدیر آمد شدہ کتابیں میرے لیے تعمیت غیر مترقبہ تھیں۔ کتابوں کے سیٹ میں سے تین بعد بر آمد شدہ کتابیں میرے لیے تعمیت غیر مترقبہ تھیں۔ کتابوں کے سیٹ میں سے تین کتابیں '' تقریر دل پزی''' براہین قاسمیہ'' ،اور' قبلہ نما'' بطورِ خاص الی تھیں کہ جنہوں کتابین فکر صائب کے متلاثی اور گلوبل منج نے متازی اور گلوبل منج کی تفہیم کے جو بندہ اور پیاسے کے سامنے ،خضر راہ کے طور پر نمودار ہوئیں اور پر فکر صحیح کی تفہیم کے جو بندہ اور پیاسے کے سامنے ،خضر راہ کے طور پر نمودار ہوئیں اور اپنے ساتھ بعض چیلنجز کا حل لے کر آئیں۔ یہ الگ بات ہے کہ اِن تصنیفات کے مضامین کو قابو میں لانے کی کوشش میں ،خودا پنے اوپر جوگز رناتھی ، وہ گز رگی۔ یہاں یہ مضامین کو قابو میں لانے کی کوشش میں ،خودا پنے اوپر جوگز رناتھی ، وہ گز رگی۔ یہاں یہ بات غالبًا بے کل نہ ہوگی کہ کم از کم صرف ایک کتاب '' تقریر دل پذیر'' سے اپنی دلچپی بات غالبًا بے کل نہ ہوگی کہ کم از کم صرف ایک کتاب '' تقریر دل پذیر'' سے اپنی دلچپی وارشنف کا حال سنادیا جا

'' تقریر دل پذیر'' بسم الله' کی ب سے' تمت' کی ت تک، سہولت کے ساتھ رک رک کر، اور بعض مضامین کئی گئی مرتبہ پڑھ کراور سابقہ صفحات سے اُن کا سرااور ربط ملا کر پڑھنے کی کوشش کے باوجود، مجھ بے استعداد شخص کا حال بیر ہا کہ بینہ معلوم کر سکا کہ مضامین کیا ہیں؟ اصولوں کے اِجرا و اِطلاق کی وہ تفصیلات کیا ہیں، جوحضرت کیا امتیاز ہیں اور دوسرے اہلِ حق مفکرین کے بہال نہیں ہیں؟ تین مرتبہ پڑھنے کے بعد بھی کتاب کا امتیازی اِطلاقی وصف سمجھ میں نہ آسکا۔ چوھی مرتبہ پڑھنے کے بعد بھی کتاب کا امتیازی اِطلاقی وصف سمجھ میں نہ آسکا۔ چوھی مرتبہ شروع کرنے سے پہلے حضرت نا نوتو گ کے دور میں طبیعیات، علوم جدیدہ، فلکیات اور سائنسی قوانین پرمنی تہذیب سے پہلے دالے افکار کیا تھے؟ اُن پراطلاع کے ساتھ عہد سائنسی قوانین پرمنی تہذیب سے پہلے والے افکار کیا تھے؟ اُن پراطلاع کے ساتھ عہد

جدید میں اسلام کا دفاع کرنے والے مفکرین کے افکار اور طریقۂ کار کا تفصیلی مطالعہ کرنا ضروری قرار پایا۔ پھر'' تقریر دل پذیر'' کا چار بار مطالعہ کیا، تو کچھ بچھ میں آئی؛ لیکن اپنی فہم پر شرح صدرنہ ہوا؛ بلکہ بعض مزید اطلاعات حاصل ہونے کی ضرورت کا حساس ہوتارہا، جس کے بعد تین کام کرنے پڑے:

(۱) فلسفہ سے مناسبت ہونے کے باوجود،اور فلسفہ کے مبادی،مسائل اور اصول پر ضروری اطلاع ہونے کے باوجود حضرت نا نوتو کی اور حضرت تھانو کی کی بیان کردہ تفصیلات کی روشنی میں فلسفۂ قدیم کا مطالعہ کیا۔

(۲) جدید فلسفہ کے ماہرین،جدید نفسیات کے محققین اور اہلِ سائنس کے اصول و افکار کا، ائمہُ افکار کی اصل زبان انگریزی میں مطالعہ کیا، جس سے اردو میں کیے گئے مطالعہ کے مقابلہ میں اِس مطالعہ میں بڑافرق محسوس ہوا۔

(۳) عہد وسطی (عربوں کے دورِعروج) کے بعد (۱۵رویں صدی عیسوی) سے لے کرآج تک (بعنی دورِجدید) کی فکری تاریخ پرنظر ڈالی۔اس کے بعد' تقریر دل پذیر'' کا تین مرتبہ مطالعہ کیا۔اوراب میں تیجہ برآ مدہوا کہا پنے فہم ووجدان میں ترقی ہوتی چلی گئی اور نوبت بایں جارسید کیے

اب نہ کہیں نگاہ ہے، اب نہ کوئی نگاہ میں مغربی مفکروں، فطرت پرستوں، مدافعین اسلام کے مغالطہ زدہ اورآ لودہ طریق مغربی مفکروں، فطرت پرستوں، مدافعین اسلام کے مغالطہ زدہ اور کرنے کے بعد جب ایک مرتبہ علم وعقل کی راہ سے دنیا بھر کے تمام انسانوں کو فہمائش کے لیے حضرت نا نوتو ک کابیان کردہ صحیح طریق مل گیا، تو کتابوں کا بچرا سیٹ حاصل ہوئے۔اور زبان حال سے حسب حال سیٹ حاصل ہوئے۔اور زبان حال سے حسب حال گویا کسی ہاتف کو یوں مترنم یا بیانے

کنیسه کو مجھی دیکھا، در کی بھی سیر کی جب حرم کا مل گیا رستہ، تو اُس پر لگ رہا

بعدازاں میں نے اِس صحیح طریق کے اِجرا (Reorientation) کاعزم کیا اور فکل اِسکیپ کے آٹھ صفحات پر مشمل ایک مضمون 'مسائل کلامیہ کے باب میں مصنفات امام قاسم نا نوتو ی: استفادہ کا منہاج '' 'پہلی قرط' کے طور پر لکھ کر محفوظ کرلیا۔ ابسان ایم از اور اور الله شرفاً و فیضلاً ) نے استفادہ کا منہاج وستانوی (زادہ الله شرفاً و فیضلاً ) نے 'مجمع الإمام قاسم للدر اسات و التحقیقات" ('ادارہ امام قاسم برائے بحث وحقیق') کے نام سے قائم کرنے کا اعلان شائع کیا، جس میں حضرت نا نوتو گ کی چودہ کتا ہوں کی ایک فہرست کے ساتھ ایک اجمالی منشور جاری کرتے ہوئے لکھا کہ حضرت نا نوتو گ کے نام کی محتم الموالی کی ایک فہرست کے ساتھ ایک اجمالی منشور جاری کرتے ہوئے لکھا کہ حضرت نا نوتو گ کے بیان کردہ '' خطوط پر ہم کام آگے بڑھانے کی کوشش کریں گے؛ تا کہ امت کے عقائد کو بیان کردہ ''خود فی خوت کا سب سے بڑا چینئے ہے''۔

یکی وہ وقت ہے جب خطیب الاسلام حضرت مولانا محمد سالم صاحب مد ظلم، مولانا سفیان قاسمی صاحب زیر مجدہ اور مولانا شکیب صاحب زیر فضلہ دیو بند سے بطور مہمان ایک دوروز کے لیے اکل کواتشریف لائے ۔ مولانا ڈاکٹر محمد شکیب قاسمی (ڈائر کیٹر ججۃ الاسلام اکیڈی ) سے ملا قات پر میں نے اپنا فہ کورہ مضمون اُنہیں پیش کیا۔ موصوف نے ماہنا مہ ندائے دار العلوم میں اُسے شاکع کیا، پھر فہ کورہ عنوان سے قسط وار مضامین کی اشاعت کا سلسلہ قائم ہوگیا۔ اِسی دوران "مجمع الإمام قسم للدر اسسات اشاعت کا سلسلہ قائم ہوگیا۔ اِسی دوران "مجمع الإمام کیڈی 'کے اہداف میں امور ذیل بطور خاص شامل کیے گئے تھے: "ججۃ الاسلام اکیڈی 'کے اہداف میں امور ذیل بطور خاص شامل کیے گئے تھے: "ججۃ الاسلام حضرت نا نوتو گئے کے علوم وافکار اسست پیدا کرنا''، ' طلبہ کوفکر قاسمی سے قریب کرنا''، ' علوم قاسمیہ کی روشنی میں جد بیدم کلام کی تدوین'۔

اِن اہداف ومقاصد سے میں متاثر تھا اورابھی مذکورہ قسط وارمضامین کا سلسلہ جاری تھا کہ مہتم دارالعلوم وقف مولانا سفیان قاسمی صاحب زیدمجدہ کی توجہ اور حوصلہ

ا فزائی کے زیر اثر ایک مضمون' 'امام نا نوتو گُ بحثیت مدونِ علم کلام جدید'' ککھنے کی تو فیق حاصل ہوئی۔

ججة الاسلام اکیڈمی کے لیے بیہ مقالہ میں نے ابھی تیار کیا ہی تھا کہ مولانا ڈاکٹر محمہ شکیب قاسمی (استاذ دارالعلوم وقف دیو بندوڈ ائر یکٹر حجۃ الاسلام اکیڈمی ) نے مجھے بیہ اطلاع دی که حضرت نا نوتو کُٹی پر لکھے گئے آپ کے مضامین کو،اکیڈمی کتابی شکل میں شائع کرنے کاارادہ رکھتی ہے؛لہذا اِس حیثیت ہے آ پے مضامین پرایک نظر ڈال لیں جمم کی لعمیل میں ترتیب وتہذیب کالحاظ *کرتے ہوئے جو مجموعہ مرتب ہو*ا،اُس کا نام''منہاج علم وفکر: فکرنا نوتوی اور جدید چیلنجز'' ہے، جواب آپ کے ہاتھوں میں ہے۔اور اِس عنایت کے لیے میں مولا نائے موصوف، ڈائر یکٹرا کیڈمی مذکور کاممنون کرم اورشکر گزار ہوں۔ واقعہ پیہ ہے کہ آل موصوف کی قدر دانی انتہائی اہمیت کی حامل ہے، جومیرے ساتھ اس وفت سے رہی ہے، جب میں نے زیر نظر تحقیقی کاوش کا ایک ابتدائی نمونہ کئی سال سلے آں جناب کی خدمت میں پیش کیا تھا،جس کے بعد سے کہنا جا ہے کہ بیکام نہ صرف آل محترم کی حوصلہ افزائی کے ساتھ چلتا رہا؛ بل کہ موصوف کے جدمحترم خطیب الاسلام حضرت مولانا محدسالم صاحب قاسمی دامت برکاتهم کی وقتاً فو قتاً زیارت و صحبت سے حاصل ہونے والی تصیحتیں، مدانیتیں، ترغیب وترحیب اور والدمحترم حضرت مولانا محمہ سفيان صاحب قاسمي مدخله العالى مهتم دارالعلوم وقف ديوبندكي خاص عنايت اورا ظهار مسرت بھی میرے اس سفر تالیف میں نہ صرف مہمیز کا کام دیتے رہے، بل کہ زادِراہ بھی ثابت *رہے۔* 

فخرالاسلام الدآبادی ۸رریج الاول ۱۳۳۹ه ۲۲۸ رنومبر ۲۰۱۵ء موبائل:۹۰۸۳۸۸۶۷ و Email-hkmfislam@gmail.com

# عرض ناشر

زىرنظر كتاب''منهاج علم وْكَر: فكر نانوتويٌّ اور جديد چيلنجز'' درحقيقت أن مضامین کا مجموعہ ہے، جو ماہنامہ'' ندائے دارالعلوم وقف'' میں بالاقساط شائع ہوتے رہے۔ مضامین کی افادیت اور موضوع کی ندرت کی بنایر ججۃ الاسلام اکیڈمی، دارالعلوم وقف دیو بندنے کتابی پیرئن میں پیش کرنے کا عزم کیا۔اور مضامین میں ایک متأثر کن بات پیہ ہے کہ حجۃ الاسلام الا مام محمد قاسم النانوتو کی کے افکار واصول کا مواز نہ،مشہورمفکرین،فلاسفرزاورسائنس دانوں کےافکارواصول سے کیا گیا ہے،اور بحث وتحقیق کےموجودہ تمام اصول وضوابط کو مدنظر رکھتے ہوے، بلاکسی افراط وتفریط اورتعصب وعناد کے ایک غیر جانب دار نقاد کی طرح ایبا تجزییا ورتحلیل بیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ پڑھنے والے جیرت واستعجاب کے گرداب میں پھنس جا ئیں اور دانت سے انگلی کاٹنے پر مجبور ہوجا ئیں کہ جن مفکروں ، سائنس دانوں اورفلسفیوں کو دنیا میں اتنی اہمیت دی جارہی ہے،اور جن کا ہر طرف شور وغوغہ اور شہرہ ہے،اُن سے کئی گنابڑے مفکراوراصول وافکار کے اعتبار سے اُن مغربی مفکرین سے کئی درجہ بلند مقام ر کھنے والا امام الاصول،فلسفی اور سائنس داں ہمارے بیہاں موجود ہے،جن سے اس بنایر ناوا تفیت ہے کہ ہم نے بھی موازنہ اور تقابل ہی نہیں کیا، بس دنیا جدهر بھاگی، ادھرہی ہو لیے۔

حضرت الا مام النانوتوی نوراللّه مرقده کی تحریریں اپنے آپ میں علوم وفنون کا بحر بے کراں اور افکار واصول کا بحر ذخار سے کم نہیں۔ ڈیڑھ صدی سے زائد عرصہ گزر چزیں اور نئے نئے علوم دریافت ہورہے ہیں۔جبیبا کہ پیش نظر کتاب میں جناب مولا نا فخر الاسلام صاحب نے سائنسی اصول اورفلسفی ضوا بط کو مدنظر رکھتے ہوے جب تقابلی مطالعه کیا، توبه بات کھل کرسامنے آگئ که حضرت الامام النانوتو کی ُصرف متداول اورمعروف اسلامی علوم وفنون ہی کے ماہر نہیں تھے؛ بلکہ سائنس اور فلسفہ میں بھی آئنسٹا ئین اور دیگرسائنس دا نوں اور مفکروں کا ہم بلیہ ہی نہیں؛ بلکہان سے کہیں زیادہ مضبوط ومشحكم،اورا فكارواصول كےاعتبار سے زیادہ قابل اعتنااور لائق اعتادیں۔ حضرت الامام النانوتوي کی متعدد تحریروں سے اس کتاب میں استفادہ کیا گیا ہے، خاص طور ہے'' تقریر دل پذیر' پیش نظر رہی ہے۔استفادہ کا منہاج بھی بہت ہی جاذ بنظراورقلب وجگر کواپیل کرنے والا ہے،جس سےمؤلف کی علمی لیافت اور قابلیت بھی کھل کرسامنے آتی ہے۔اورمضامین ومقالات میں ایک بات مشترک پیہ ہے کہ سی بھی مضمون اور مقالہ میں اپنی بات پچ کرانے کی کوشش نہیں کی گئی ہے؛ بلکہ اینی بات سے زیادہ استدلالی انداز میں اقتباسات پیش کرنے کی سعی ہوئی ہے، اور جا بجامتعددمغربی مفکرین کےافکار ونظریات اوران کی تحریریں بھی نقل کی گئی ہیں، تا کہ جحت تام ہو سکے،اور حضرت الا مام النانو تو کؓ کےسلسلے میں کیا گیا دعوی ( کہ حضرت الا مام النانوتوي صرف متداول اورمعروف اسلامی علوم وفنون ہی کے ماہر نہیں تھے؛ بلكه سائنس اور فلسفه ميں بھی آئييٹا ئين اور ديگر سائنس دانوں اورمفکروں کا ہم بليه ہی نہیں؛ بلکہ ان سے کہیں زیادہ مضبوط مشحکم، اور افکار واصول کے اعتبار سے زیادہ قابل اعتنا اور لائق اعتادین ) کی مکمل توضیح اور تنقیح ہوجائے ، جس میں کسی طرح کی کوئی کسک، کمی اور خفت محسوس نہ ہو۔اورکسی کواس دعوی کے بیجھنے میں مغالطہ اور مبالغہ ۔ آ رائی ، ہر بنائے عقیدت ووابسگی ، کی بومحسوں نہ ہو۔

اور چوں کہ حضرت الا مام النا نوتو کُّ اسلامیان ہند کے دین وایمان کی حفاظت ، عقیدہ ومل کے باب میں ان کی ثبات قدمی، داخلی خرابیوں سے دین کی تنقیح، خارجی حملوں کا د فاع اور مخالفین ومعترضین کومسکت جواب دہمی اور حربیت وآ زاد کی ہند کے نہ صرف سرخیل اورسبَّاق تھے؛ بلکہ اس تشم کی تمام تحریکوں اور تنظیموں کے بانی اور ان فکروں کے سراکی حیثیت رکھتے ہیں، لیعنی ان تمام فکروں کی بنیادیں ان ہی سے جاکر ملتیں اور وہیں جا کرمنتھی ہوجاتی ہیں ۔تو ظاہرسی بات ہے کہان تمام بنیا دی افکار کے بانی کو بہت سے حوادث اور نہ گفتہ بہ حالات سے گزرنا بھی بڑا ہے، اور جب آ دمی حوادث سے دو جار ہوکر گھبرا کر میدان چھوڑ کر بھا گیانہیں، تو لامحالہ اپنے آپ کوان کے مقابلہ کے لیے تیار رکھنا پڑتا ہے۔حضرت الا مام النا نوتو کی بھی میدان حچھوڑ کر بھا گےنہیں؛ بلکہ ڈٹ کرمقابلہ کیا اور باطل افکار ونظریات کا دفاع فرماتے ہوئے جج افکار ونظریات بھی پیش کیں،اور کمزوروبے بنیا داصولوں کی قباحتوں اور کمزوریوں کی وضاحت کرتے ہوےمضبوط ومتحکم اور بنی برصداقت اصول بھی سامنے لائے، جن کی افا دیت اور اہمیت کا انداز ہ اس کو ہوسکتا ہے اور وہی اس کی صحیح قدر دانی کرسکتا ہے، جوہر دوشم کےافکار ونظریات اوراصول وضوابط کا بہنظر غائر سمجھ کرمطالعہ کیا ہو۔

حضرت الامام النانوتوئ بہت ہی زیرک اور دوراندیش تھے؛ اس لیے وہ جانتے تھے کہ کسی چیز سے امتناع کے احکام جاری کرنا ہی کافی اور مرض کا علاج نہیں ہے؛ بلکہ اس کا متبادل، اور اس سے اچھا کچھ پیش بھی کرنا ضروری ہے، تا کہ حکم امتناع کارگر ہو، اور اس کے مفید ثمرات ظاہر ہو۔ ظاہر ہے کہ ارباب دانش وبینش ہی کیا، ادنی سی عقل رکھنے والاشخص بھی جانتا ہے کہ مریض کا مضراشیا سے یہ ہیز کرلینا ہی اس کے لیے کافی

نہیں ہے، جب تک کہ اس کا صحیح علاج اور بروقت دوا بہم نہ پہو نچائی جائے؛ ورنہ پھر اس مرض کے پھلنے سے کوئی بھی نہیں روک سکتا۔ اسی طرح جب مغربی افکار ونظریات اور سائنسی اصول وضوابط عام ہور ہے تھے، اور دنیا اس کی طرف کشا کشا چلی جارہی تھی، اور اس کے مہلک اثر ات اور جان لیوا جراثیم، اہل نظر سے تخفی نہیں تھے، اسی لیے انہوں نے اس طرف توجہ دلائی اور خود ہر ٹھ کر بیڑ استنجالا اور امت کو بچانے کی ہر ممکن کوششیں کیس؛ لیکن کے معلوم تھا کہ اخلاف اس قیتی سرمایہ اور آئکھوں کے سرمہ کو کوششیں کیس؛ لیکن کے معلوم تھا کہ اخلاف اس قیتی سرمایہ اور آئکھوں کے سرمہ کو یوں ہی ضائع ہونے دیں گے، اور دنیا کوجس خطرناک وبا اور مرض سے بچانے کے لیے، جس اسیراعظم اور تریاق کی تحقیق و تنقیح کر کے امت کے ہاتھوں بطور امانت کے سونیا تھا، وہ امان تدریخ بردوں اور بوسیدہ اور اق میں دب کراپنی افادیت کھود کی، اور دنیا ان مزعومہ اور محسوسہ بیاریوں میں مبتلا ہوجائے گی، جن کی شفایا بی کا سامان بہلے ہی سے مہیا کر دیا گیا تھا۔

حضرت الامام النانوتوئ کی ان ہی خصوصیات وامتیازات اور کمالات وخوبیول کی بناپرانہیں اپنی جماعت میں امامت کا درجہ حاصل رہا ہے، جو کہ محض فضل خداوندی ہے۔ امام نانوتوئ کی متنوع اور ہمہ جہت خدمات اور پیچیدہ ومشکل مسائل کے حل کے باب میں نمایاں کردار کی بناپر ہی بیہ مقام رفیع عطا ہوا ہے۔ آپ نے نہ صرف اپنے زمانے کے تحدیات و چیلنجز کا مقابلہ کیا؛ بلکہ اپنی خداد داد دور اندیش اور آفاقی فکر کی بنا پر متنقبل میں پیدا ہونے والے اعتراضات کے حل وتدارک اور سد باب کے اصول پر مستقبل میں پیدا ہونے والے اعتراضات کے حل وتدارک اور سد باب کے اصول ومبادی بھی بیان فر مادیے، جن کی افادیت مرور زمانہ نے دو چند کردی ہے، جو بہشکل علمی وعرفانی تصنیفات موجود ہیں، جو مقتدر اہل علم کے لیے آج بھی علمی وفکری سوغات ہیں۔

جمة الاسلام اكيُّرمي ، دارالعلوم وقف ديوبند ، بحث وتحقيق كاايك مركز ہے ، جس کے بنیا دی، اساسی اور تاسیسی مقاصد میں سے اکابر واسلاف کے کارنا مے اور علمی خد مات کو بروئے کا رلا کراستفاد ہُ عامہ کے لیے عالمی زبانوں میں زمانہ کےمطالبات اور تقاضوں کو مدنظر رکھتے ہوئے پیش کرنا ہے، اور ان میں بھی ججۃ الاسلام الامام النانونوي ﴿ جن كِنام سے بياكيدمي موسوم ہے ) كي خدمات وكارناموں سے دنياكو روشناس کرانا تر جیجات میں سے ہے۔اوراس کے لیے ادارہ کے داخلی باحثین اور منسلک حضرات کی خدمات ہی نشر واشاعت کے لیے مختص نہیں ہیں؛ بلکہان تمام حضرات کی کاوشوں اورمخنتوں کی قدر کرتی اوران کی خدمات کوسرا ہتی ہے،اوران کی افادیت کوعام کرنے کے لیےان کی اشاعت میں پیش قدمی بھی کرتی ہے، جو بحث وتحقیق کے میدان میں موجودہ دور کے ذوق ومزاج کے مطابق اصول وضوابط کو مدنظر رکھتے ہوےا پنی شانہ وروز کی زندگی صرف کیے ہوے،اورگراں مابیاور قابل ستائش ولائق التفات خدمات انجام دے رہے ہیں۔جس کا ایک واضح نمونہ آپ کے ہاتھوں میں بیر کتاب ہے،جس کی اشاعت کر کے اکیڈ می اپنی منزل مقصود کی طرف محوسفر ہے۔ بیش نظر کتاب کے مؤلف جناب مولانا فخر الاسلام صاحب مظاہری ہیں، جو جامعه طبیه دیوبند میں بحثیت پروفیسرخد مات انجام دے رہے ہیں۔موصوف کاعلمی وتحقیقی کاموں سے بڑا گہراتعلق اور کافی دل چسپی ہے،خاص طور سے علوم امام نا نوتو گُ سے گہری وابستگی اور عقیدت ہے، جس کا مظہر بیہ کتاب ہے۔اللہ تعالی اس کاوش کو موصوف کے لیے ذخیر ہُ آخرت اور ذریعہ نجات بنائے۔

میں اس موقع پرمفتی عبدالمنان صاحب قاسمی کا ذکر کرنا ضروری سمجھتا ہوں، کہ جن کی جہد مسلسل سے یہ کتاب زیور طبع سے آراستہ ہوکر نذرِ قارئین ہونے جارہی ہے۔ موصوف نے نہ صرف دقتِ نظر کے ساتھ تھی اور پروف ریڈنگ کا کام کیا ہے؟ بلکہ اس کی تہذیب و تنقیح اور انڈیکسنگ کا فریضہ بھی انجام دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ موصوف کے لیے اس کام کو دنیا و آخرت کی فلاح و بہودی کا ذریعہ بنائے ، اور ان کی اس کاوش کو قبول فرمائے۔ آمین

محرشکیب قاسمی استاذ دارالعلوم وقف دیو بندوڈ ائر یکٹر حجۃ الاسلام اکیڈمی ۴ مرجبالمرجب۱۳۳۹ھ-مطابق۲۳۲مارچ۲۰۱۸ء پهلاباب: فکرد بوبند

امام قاسم نانوتو کُ اورمقتضیات ِعصر: ایک اجمالی تعارف بهملا باب: فكرد بوبند امام قاسم نا نوتوی اورمقنضیات عصر: ایک اجمالی تعارف

تحرير حضرت شخ الهندرهمة الله عليه:

حضرت شخ الهندر حمة الله عليه كي تحرير فرموده بيايك بابركت عبارت ہے:

"خدام عاليه مدرسه ديو بند نے تو يہ تهيه بنام خداكر ليا ہے، كه تا ليفات موصوفه ( يعنی تفنيفات امام نانوتو گ) ....كسی قدر تو شيح و سهيل كے ساتھ عمده چهاپ كراور نصاب تعليم ميں داخل كر كے، إن كي تروق ميں اگر حق تعالى توفيق دے، تو جان تو جان تو جائے ، اور الله كافضل حامی ہو، تو وہ نفع جو اُن ( حاميانِ اسلام ) كون من ميں ہے، ( امام قاسم نانوتو گي كي تفنيفات كے ذريعه ) اور وں كو بھی اس کے جمال سے كامياب كياجائے '(ا)۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، **چة الاسلام**، 'مقدمهُ' ، (الهند: مکتبه دارالعلوم ، ديوبند ، د.ط ، ۲۲۷ اهـ) ـ

اس کی روشنی میں اپنی بعض معروضات پیش کرنے کی جسارت کر رہا ہوں: شخ الہنداکیڈی سے امامِ قاسم نا نوتو کی رحمۃ اللہ علیہ کی چند کتابیں شائع ہوئی ہیں، وہ حضرت شخ الہند ؓ کے خواب کی تعبیراور حضرت ؓ کے عزم کی جانب پیش رفت معلوم ہوتی ہے۔جسیا کہ شائع شدہ کتاب کے حرف آغاز میں اس عزم کا اظہار اِن الفاظ میں کیا ہے کہ: اکیڈ می نے حضرت امام قاسم نا نوتو گ کی'' کتا بوں کو بھی شائع کرنے اور ان سے استفادہ کو ہمل بنانے کے خیال سے صاف ستھرے انداز میں طبع کرانے کا عزم کیا ہے'۔ پھر'' حرف آغاز' ہی میں بی بھی لکھا ہے کہ:

نیزیه که: ''مولانا بدرا لدین صاحب، ڈائزیکٹرشنخ الهند اکیڈمی...... کواپنے اکابر سے اوران کے علوم وفنون سے کتناتعلق ہے، وہ ان کو نہ صرف محفوظ ہی رکھنا چاہتے ہیں؛ بلکہ فروغ دینے کے بھی آرز ومند ہیں''(۱)۔

<sup>(</sup>۱) مجموع بفت رسائل، (الهند: شخ الهنداكيدي، دارالعلوم، ديو بند، د.ط، د.ت)، ص: ۱۹-۲۰-

ظاہر ہے کہ یہ بات بہت عمدہ اور لائقِ صدآ فریں ہے، جس کے لیے نہ صرف مولانا بدرالدین اجمل قاسمی صاحب؛ بلکہ جملہ اراکینِ شوری دارالعلوم دیوبند بھی شکریے اور سپاس گزاری کے مستحق ہیں، جن کی تائید واجازت سے' وقت کے تقاضا کو پورا کرنے والا' تصنیفات کا یہ مجموعہ شائع ہوا۔ نیز سطور بالا میں اکابر کے علوم وفنون کی حفاظت اور انہیں فروغ دینے کی جو بات کہی گئی ہے، وہ بھی نہایت اہم ہے؛ کیوں کہ ان تصانیف سے استفادہ کرنے والا اس بات کو سمجھتا ہے، کہ اِن کے الفاظ کی حفاظت، الفاظ کے ساتھ معانی کی حفاظت اور معانی کے ساتھ فکر کی حفاظت؛ سی قدر ضروری ہے۔

### فكرِا الرق كي صحيح ترين تعبير:

اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ: جب ہم یہ سمجھے ہوئے ہیں کہ تمام ادیان وملل میں سے خیات، اسلام میں منحصر ہے۔ اور اسلام کے نام پر بھی مختلف فرقوں میں سے ناجی فرقہ وہ ہے، جو "مَا أَنَّا عَلَيْهِ وَ أَصْحَابِيْ "کامصداق ہو؛ چنال چہ اِس کے مصداق ، ابتدا ہی سے وہ اہلِ حق رہے ہیں ، جو صحابہؓ ورسلف کے طریقہ پر قائم رہے۔ بھر اسلاف کے بعد اخلاف میں ، بعد کی صدیوں میں جب ہم ہندوستان کے حالات میں غور کرتے ہیں، تو حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ ، شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ ، شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ ، شاہ عبد دہلوگ اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ ، شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ ، شاہ اسلعیل شہید دہلوگ اور حضرت سیدا حمد شہید ہر بلوگ وغیر ہم کی جماعت اہلِ حق کی شاہ اسلعیل شہید دہلوگ اور حضرت سیدا حمد شہید ہر بلوگ وغیر ہم کی جماعت اہلِ حق کی ترجمان کے طور پر نظر آتی ہے۔ پھر اِس جماعت کے بعد دین کے شیح فکر ومسلک کی حفاظت کے لیے اکا ہر دیو بند کے مجر العقول کا رنا موں سے ایک دنگ اور جران ہے ، کہ اِس کا رنا میں اِس سے زیادہ کے تصور کی قوت خیال متحمل نہیں۔ دورِ آخر میں اِس سے زیادہ کے تصور کی قوت خیال متحمل نہیں۔ اس سے زیادہ کے تصور کی قوت خیال متحمل نہیں۔ اس سے زیادہ کے تصور کی قوت خیال متحمل نہیں۔

ہندوستان بھر میں اِن اکابر دیو بند کا امتیازیہ ہے، کہ اِن کے پیش نظر سوائے دین کے اور کچھنیں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ پچھلے ڈیڑھ سوسال سے زائد عرصہ سے اہلِ حق کی ترجمان یہی جماعت رہی ہے، اور حکیم الامت حضرت مولانا تھا نوی رحمۃ اللہ علیہ کے الفاظ میں:
''حق کچھ ہمارے حضرات ہی میں منحصر سامعلوم ہوتا ہے''(۱)۔

فكرِ ديوبند كے مصداق:

اس سے معلوم ہوا کہ اہلِ حق کی فکر کی ضحیح ترین تعبیر فکر دیو بند ہے۔ اب فکر دیو بند کے مصداق پر بھی نظر کرنا چا ہیے۔ جب اس حیثیت سے غور کیا ، تو معلوم ہوا کہ فکر دیو بند اصلاً منسوب ہے ججۃ اللہ فی الارض حضرت امام قاسم نا نو توگ اور قطب الارشاد امام ربانی حضرت رشید احمد گنگو ہی سے ، اور جسیا کہ معلوم ہے ، کہ بید دونوں حضرات ، علوم ومعارف ، حقائق و بصائر اور رشد و اہتدائے ربانی کے امام حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر مکی گا حضرات اکا بر دیو بند کی کے تشبین میں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حاجی امداد اللہ مہاجر مکی گا حضرات اکا بر دیو بند کی نظر میں جومر تبہومقام ہے ، وہ نہایت اعلی وار فع ہے ، جس کا اندازہ ذیل کے اقتباسات سے ہوسکتا ہے ۔ حکیم الامت حضرت مولانا تھا نوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

'' حضرت حاجی صاحبؓ نے صرف کا فیہ تک پڑھا تھا،اور ہم نے اتنا پڑھا ہے، کہا یک اور کا فیہ کھودیں؛ مگر حضرت کے علوم ایسے تھے، کہ آپ کے سامنے علاء کی کوئی حقیقت نتھی''(۲)۔

لعنی علاء خودا پنے کو پچھ نہ جھتے تھے؛ کیکن فی الواقع وہ علاء کیسے تھے، اس کا انداز ہ اس سے کیچے کہ:'' حضرت حاجی صاحب ؓ سے ایسے بڑے بڑے علاء مستفید ہوئے، کہ اگر وہ علاء اپنے وقت میں اجتہاد کا دعوی کرتے، تو چل جاتا، اور وہ اس کونباہ بھی دیتے''(")۔

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حفرت تهانوى، **ملفوظات حكيم الامت**، (پاكتان: ادارهٔ تاليفاتِ اشرفيه، لا بور، د.ط، ۱۲۲هه)،ج:۲۱بص:۱۸- (۳) ايضا، ج:۱۱بص:۲۸- (۳)

اور اِن بڑے بڑے علماء میں حضرت امامِ قاسم نا نو تو کُ اور قطب الارشاد حضرت رشید احمد گنگوہی جیسے سرخیلِ علماء شامل تھے۔ پھرامامِ قاسم نا نو تو کُ تو بوں فرماتے تھے کہ:

'' حضرت حاجی صاحبُ کا کوئی تقویٰ کی وجہ سے معتقد ہے ، کوئی کرامت کی وجہ سے ، میں حضرت کے علم کی وجہ سے معتقد ہوں''()۔ ایک اور جگہ حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللّٰدعلیہ کے علوم ومعارف کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد ہے :

"حضرت (حاجی صاحبؓ) کی تحقیقات کود مکیر کیچے! کہ بڑے بڑے متبحر علماء اور فضل و کمال رکھنے والے، حضرت کی تحقیق کے وقت انگشت بدنداں ہو جاتے تھے، اور اُس وقت حضرت کی بیشان معلوم ہوتی تھی:

''بنی اندرخودعلوم ِ انبیاء بے کتاب و بے معید واوستاد''<sup>(۲)</sup>۔

مزید فرماتے ہیں کہ:''حضرت حاجی صاحب فلسفی نہ تھے؛ مگر آپ کے کلام کوفلسفی سمجھ بھی نہیں سکتے......ایک چھوٹی سی تحریر''رسالہ وحد ہالوجو د''اب موجود ہے، کہ فلسفی سر پٹنخ کر مرجاویں، تو اس جیسی تحقیق کرنا تو در کنار، اس کو سمجھ بھی نہیں سکیں گے''(")۔

امام قاسم نانوتویؓ کی تصنیف'' آب حیات'' کے متعلق مولا نا سید مناظر احسن گیلا ٹیؒ نے بیصراحت کی ہے کہ:

''سیدناالا مام الکبیر کی تمام کتا بوں میں سب سے زیا دہ ادق اور حد سے زیادہ عمیق لطا ئف وحقائق پرمشمنل ہے''۔

لیکن اس کتاب کوحضرت حاجی صاحب کی خدمت میں حضرت امام نا نوتو کی جس غرض سے لے کر گئے ،اس کا حال خود حضرت نا نوتو کی سے سنیے! فر ماتے ہیں:

"بامید ہائے چند در چند، ایک بار حضرت پیر ومرشدا دام الله فیوضہ کے گوش گز ارکر دینا، یاملا حظہ سے گز ار دینا ضروری سمجھا''۔

جب کتاب حضرت حاجی صاحب گوسنا دی گئی ، اس کے بعد حضرت نا نو تو گ ارشا دفر ماتے ہیں:

"ا پنی کم مائیگی اور بیچی مدانی کے سبب جوتحریر مذکور کی صحت میں تر دوتھا، رفع ہوگیا..... پھرکوئی میہ سمجھے اور متعجب ہو، کہ قاسم نا دال کی تحقیق اور تنقیح، اور الیسی مستحن وصححے۔ع:

زبان گنگ وچنیں نغمہ خوش آیندہ میں کہاں اور بیہ مضامینِ عالی کہاں، بیسب اسی شمس العارفین (حاجی صاحب قبلہؓ) کی نورافشانی ہے۔ یہاں بھی مثل زبان ودست قلم، واسطہ نظہور مضامین مکنونہ دل عرش منزل ہوں..... جب زبانِ فیض ترجمان سے آفرین وحسین من لی، تواصل مضامین کی حقیقت تواپیخز دیک محقق ہوگئ'(ا)۔

یہ ہے مقام ومرتبہ حضرت حاجی امداد الله مہاجر کمکی گا حضرات ا کابر دیو بند کی نظر میں ۔ اِس طرح حضرت حاجی صاحبؒ توسب کی اساس ہیں ۔

"سبعه سیاره":

پھر'' فکر دیوبند'' جن حضرات سے منسوب ہے، وہ یہ ہیں: (۱) حضرت حاجی صاحبؓ، (۲) حجۃ الاسلام حضرت امام قاسم نا نوتو گی، (۳) قطب الارشادامام ِ ربانی حضرت مولا نا رشیداحر گنگوہی ؓ، (۴) مولا نا محمد یعقوب نا نوتو گی۔ اِن کے بعد اِس فکر (۱) مولانا مناظراحن گیلا گی، سواخ قامی، (الہند: ادار ہُشروا شاعت دارالعلوم، دیوبند، د.ط، ۱۳۹۵ھ)، ج.۳،م.۱۰-۱۱۔ کی تمیم و تکیل تین اماموں سے ہوتی ہے،اوروہ ائمہ ثلاثہ یہ ہیں: (۵) شخ الهندمولانا محمود حسن دیو بندگؓ، (۲) مولاناخلیل احمد سہار نپورکؓ اور (۷) حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانوکؓ <sup>(۱)</sup>۔

اِس طرح یہی' سبعہ سیارہ''ہیں، جن کی طرف فکر دیو بندمنسوب ہے۔اوریہ ایسے حضرات ہیں، جن کی نسبت عموماً اور حضرت نا نوتو کُّ وحضرت گنگوہیؓ کے متعلق خصوصاً حکیم الامت حضرت مولانا تھا نوکؓ فرماتے ہیں کہ:

''ہمارے اکابر کے ملفوظات وتحقیقات دیکھ لو، معلوم ہوجائے گا، کہ اِس زمانے میں بھی رازی اورغزالی موجود ہیں .....فرق صرف بیہ ہے، کہ اُن کا (رازی وغزالی کا) زمانہ اِس قدر فِتن اور شرور کا نہ تھا، جیسا کہ اب ہے۔ یہ سب اِن حضرات کی تصنیفات اور تحقیقات دیکھنے سے معلوم ہوسکتا ہے؛ مگران کودیکھنا کون ہے؛ کیوں کہ مذاق ہی بگڑگیا ہے''(۱)۔

'' مخالفین تو ہما رے حضرات کو کیا پیجانے ، جومعتقدین اورموافقین ہیں ، انہوں نے بھی اِن حضرات کوجسیا کہ تت ہے ،نہیں پیجانا''(۳)۔ . سمات دائیا .

#### وقت كا تقاضا:

فکرِ دیوبند کی اِس فہم کے بعد ہما ری نظر اِس پر جاتی ہے، کہ مولانا بدرالدین اہمل قاسمی صاحب نے ایک بات تصانیفِ نا نوتو گ کے حوالے سے'' وقت کے تقاضا کو پورا'' کرنے کی بھی فر مائی ہے، اور یہ بات نہایت اہم ہے؛ کیوں کہ حقیقت یہ ہے، کہ ایک طرف تو حالاتِ حاضرہ، علوم ہے دیدہ اور سائنسی مزاج ورجحان کے زیراثر پیدا ہونے والے شبہات پرامام الاصول جدیدہ اور سائنسی مزاج ورجحان کے زیراثر پیدا ہونے والے شبہات پرامام الاصول

<sup>(</sup>۱) ایک نکته کی حیثیت سے جزوی اِنتساب اِن حضرات کا بیہ ہے، کہ ججۃ الاسلام حضرت امامِ قاسم نا نوتو گ کے ترجمان مولا ناخلیل احمہ ترجمان حضرت شخ الہند میں۔ قطب الارشاد امامِ ربانی مولا نا رشید احمد گنگوہی گے ترجمان مولا ناخلیل احمہ سہار نیوری ہیں، جب کہ مولانا محمد یعقوب نا نوتو گ کے ترجمان حکیم الامت مولا نا اشرف علی تھا نوی م**لفو ظات حکیم الامت**، ج.۸ میں:۱۳۔ (۳) ایضا، ج.۱۲،می:۲۳۔

مولانا محمہ قاسم نانوتو کی کے اصولوں کا إطلاق وانطباق بالدلائل دکھلا دیا جائے، گویا خارجی حملوں سے اسلام کی حفاظت کی ایک فصیل قائم کردی جائے۔ اور دوسری طرف امام الفروع مولا نارشیدا حمد گنگوہ گی کی تنظیم و إنصرام اور نظم ونسق سے اسلام کی داخلی بناؤں کا انتظام اور رکاوٹوں سے حفاظت کا اہتمام بتما مہ و کمالہ ہو۔ پھر اسلام کے إن دونوں اماموں کی مذکورہ دونوں حیثیتوں کے بہترین شارح، یعنی جامع الاصول والفروع حکیم الامت مولانا اشرف علی تھا نوگ کی تحقیقات منصر شہود پر لاکر، ان کے والفروع حکیم الامت مولانا اشرف علی تھا نوگ کی تحقیقات منصر شہود پر لاکر، ان کے فوائد کو عام وتام کردیا جائے۔

### فكرى تصانيف كمتعلق تجويز:

تحفظ فکرکا خیال کرتے ہوئے علم کلام کے اِس نقط نظر سے ایک بات تو یہ عرض ہے ، کہ مجموعہ فت رسائل میں سے چاررسائل، جو مذکورہ موضوع ' علم کلام جدید' سے تعلق رکھتے ہیں، اُن کو الگ سے شائع کر دیا جائے۔ یعنی (۱)' قبلہ نما''، ' تعلق رکھتے ہیں، اُن کو الگ سے شائع کے مذہبی''، (ہم)'' حفہ کھمیہ'۔ پھراس کے ساتھ' ججۃ الاسلام'''' انتصار الاسلام''' تقریر دل پذیر' کے تمام ہی اجزا، اور '' آب حیات' جس میں علاوہ اُس خاص مسلہ کے جو اِس رسالہ کا خاص موضوع ہے، '' آب حیات' جس میں علاوہ اُس خاص مسلہ کے جو اِس رسالہ کا خاص موضوع ہے، جن بے شار اسرارونکات سے پردہ اُٹھایا گیا ہے، اُن میں سے بعض اجزا جب شامل ہوجائے گا۔ ہوجا ئیں گے، تو بیرونی حملوں سے اسلام کی حفاظت کا قلعہ مضبوط و شخکم ہوجائے گا۔ اور زیادہ فکر وتا مل کی بات، یول نہیں ہے، کہ متعدد جگہوں پر سابق مضمونوں کی، یا دوسری کتابوں کی فیسریا شہیل حضرت نا نوتو گی کے قلم سے خود ہی موجود ہے۔ دوسری کتابوں کی فیسریا شہیل حضرت نا نوتو گی کی کتاب ''خصہ فیدہ المع قائد'' اور حکیم الامت اس کے بعدا ندرونی دشمنوں سے، یعنی مسلمان اہل زیغ، نیم ملحدوں اور فطرت رستوں کے لیے امام قاسم نا نوتو گی کی کتاب ''خصہ فیدہ المعق اللہ نا نوتو گی کی کتاب 'نہ صد فیدہ المع قائد'' اور حکیم الامت

مولانااشرف علی تفانوگ کی کتاب "الانتهاهات الدمفیدة عن الاشتهاهات الدجدیدة" بالکل کافی بین اول الذکر کتاب اکیڈی سے شائع ہو چکی ہے، اور فانی الذکر کی تعریب مع تشریح کے اکیڈی سے شائع ہوئی ہے؛ لیکن صرف نصف کتاب الذکر کی تعریب مع تشریح کے اکیڈی ہوئی ہے، جب کہ کتاب کل ۱۲ ارا نتابات پر مشمل ہے۔ یعنی آٹھ انتبابات تک شائع ہوئی ہے، جب کہ کتاب کل ۱۲ ارا نتابات پر مشمل ہے۔ گویا اِس کتاب کا نصف آخر شائع ہونا باقی ہے۔ بیسب کتابیں جب اپنی تشریح وسمیل اور جزئیات پر انطباق کے ساتھ، نیز وقت کے فکری مستولی پر اطلاقی حثیت کے ساتھ آ جا ئیں گی، تو کسی رازی وغزالی کی حسرت نہ رہ جائے گی۔ جیسا کہ بعض مفکرین کو بیشکی اور حسرت رہی ہے۔ چنال چہ جناب شہاب الدین احمد ندوی مرحوم کھتے ہیں کہ:

"سرسید نے قرآن کوتوڑ مروڑ کر افکارِ جدیدہ سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش ضرور کر ڈالی۔ حالاں کہ کرنے کا کام اس کے برعکس بیتھا، کہ نصوص قرآنید پر راسخ العقیدگی کے ساتھ ایمان رکھتے ہوئے افکا رجدید کو باطل یا مشتبہ طہرا دیا جاتا، اور ضرورت آج بھی باقی ہے، اور اسی اعتبار سے آج ایک نئے غزالی، ایک نئے رازی اور ایک نئے ابن تیمیدکی ضرورت ہے"۔

افسوس! جناب شہاب الدین احمد ندوی مرحوم کوشائد امام قاسم نا نوتو گ اور حکیم الامت حضرت مولا نا تھا نوگ کی کلامی تحقیقات دیکھنے کا موقع نیمل سکا؛ ورنہ وہ گواہی دیتے کہ' ایک نئے غزالی ، ایک نئے رازی کی ضرورت' باحسنِ وجوہ پوری ہوگئی۔ اور واقعہ یہ ہے کہ وقت کے فکری مستوی ، زمانہ کی کسوٹی کی حقیقت اور زمانہ حال کے واقعہ یہ ہے کہ وقت کے فکری مستوی ، زمانہ کی کسوٹی کی حقیقت اور زمانہ حال کے اور کا سراب ، اِن سب تناظر میں اسلام کی ابدیت ، مذکورہ کتابوں میں نہایت موثر طریقہ پر دکھا دی گئی ہیں ، جس کے بعد اس مرعوبیت کی کوئی گئی نہیں ، جس کے بعد اس مرعوبیت کی کوئی گئی نہیں رہ جاتی کہ:

"اس وقت مذہب اسلام گویاز مانہ کی کسوٹی پر کساجار ہاہے، جو شخص زمانہ حال کے (Juriceprudence) پر تنقیدی نگاہ ڈال کراحکام قرآنیہ کی ابدیت کو ثابت کرےگا، وہ بنی نوع انسان کاسب سے بڑا خادم اور شاید اسلام کامجد دہوگا" (۱)۔ جدید جیانج سے نبر دآزما ہونے کے لیے فکری تصانیف کی ضرورت:

حضرت نا نوتوی رحمہ اللہ کے بعد حکیم الامت حضرت تھا نوی رحمہ اللہ کو داخلی حملوں
سے اسلام کی حفاظت کا بہت زیادہ اہتمام تھا، یعنی خود مسلمانوں کی طرف سے اسلام پر فیے والے بیٹ والے شبہات اور علوم جدیدہ کی راہ سے مسلمانوں کے ذہنوں میں پنینے والے خلجانات کے از الد کا بہت زیادہ احساس تھا، جس کا تذکرہ ایک مجلس میں اس طرح فرمایا:

''روز ہروز علوم دین کی کمی لوگوں میں ہوتی جاتی ہے۔ مجھے تو یہ خوف ہے،
کہ اپنے حضرات کے بعد پس ماندگان کا طبقہ بددینوں کے جواب بھی شاید نہ دے سکے ، اور اسی وجہ سے بھی بھی خیال ہوتا ہے، کہ ایک رسالہ علم کلام جدید میں ( لکھا جائے).....اس وقت تو بھر للہ! ایسے علاء موجود ہیں، کہ اگر مجھے میں مقام پر شبہ ہو، تو ان سے رجوع کر سکتا ہوں''')۔
مفکر بن عصر کے اضطرابات اور اُن کی نتجو برزیں:

بددینوں کے اعتراضات، جن کی طرف حکیم الامت حضرت مولا ناتھا نوگ نے اشارہ کیا، ان پر بھی ایک نظر ڈال لینا مناسب ہے، تا کہ سطورِ بالا میں ذکر کی گئی کتابوں کی قدر معلوم ہو، کہ الحمد للہ! اہل حق کے عقائد وافکار کے شخط کی تدبیراور دین کی حفاظت کا انتظام ہمارے پاس موجود ہے۔ گزشتہ ڈیڑھ سوسال سے اب تک بار بارنہایت اہتمام سے اس اعتراض کو دہرایا جارہا ہے کہ:

<sup>(</sup>۲)الطاف حسین حالی، **حیات جاوید**، (اکهند:قومی کوسل برائے فروغ اردوزبان، نئی دبلی، د.ط،۲۰۰۲ء)،ص: ۲۲-۲۲۱\_

' نئے علوم وفنون بالخصوص فلسفہ ُ جدیدہ (سائنس) کی تعلیم سے طلبہ کے عقائد میں خلل وفساد واقع ہوتا ہے، وہ اس کلام (علم کلام) سے دور نہیں ہوسکتا، جسے عباسی دور کے شکلمین نے یونانی فلسفہ کے نقصانات کے لیے ایجا دکیا تھا، اور نہیں قدیم علم کلام کی تعلیم سے ان اعتراضات کے دفاع کی صلاحیت پیدا ہو سکتی ہے، جوجد بدفلسفہ اور سائنس کی روشنی میں اسلامی عقائد و تعلیمات پر عائد کیے جاتے ہیں'۔

اور''جو کتب مذہبی ہمارے یہاں موجود ہیں اور پڑھنے پڑھانے میں آتی ہیں، ان میں کون سی کتاب ہے، جس میں فلسفۂ مخربیہ اور علوم جدیدہ کے مسائل کی تر دیدیا تطبیق،مسائل مذہبیہ سے کی گئی ہو''()۔

''انیسویں صدی میں ''امتِ مسلمہ کوغیر مسلم اقوام کے علمی ، دینی اور تہذیبی حملوں کا سامنا تھا،علمائے امت اپنے طریقے سے ان کا مقابلہ کر رہے تھے؛ مگران کا دفاع نا کافی بھی تھا، ناقص بھی اور معذور بھی''(۲)۔

ر بہارے علاء جوفلسفہ قدیم اور علوم دینیہ میں تمام قوم کے نزدیک مسلم الثبوت ہیں، اور جن کا یہ منصب تھا کہ فلسفہ کوریدہ کے مقابلہ میں اسلام کی حمایت کے لیے کھڑے ہوتے، ان کویہ بھی خبر نہ تھی، کہ یونانی فلسفہ کے سوا کوئی اور فلسفہ، اور عربی زبان بھی دنیا میں موجود ہے۔ وہ اس بات سے بالکل بخبر تھے، کہ علوم جدیدہ نہ صرف کرچنیٹی یا صرف اسلام کی؛ بلکہ تمام دنیا کے مذاہب کی جڑ کاٹ رہے ہیں۔ اور اگر بالفرض وہ اسلام کی جمایت کا کوئی نیا طریقہ مقتضائے وقت کے موافق اختیار کرنے کا ارادہ بھی کرتے، تو ہرگز امید نہ تھی کہ وہ اپنے ارادہ میں کم وہیش کا میابی حاصل کرسکتے، ان کو تقلید کی عادت نے ہرگز اس قابل نہیں رکھا، کہ وہ قدماء کی چیروی کے دائرہ سے قدم باہر رکھ سکیں' (۳)۔

<sup>(</sup>۱) پروفیسر لیبین مظهر صدیقی ، **سرسید اورعلوم اسلامید**، (الهند: اداره علوم اسلامیه ،مسلم یونی ورشی ،علی گڑھ، د.ط، ۱**۰۰**۱ء) ،ص:۱۵۹۔

<sup>(</sup>٢) الضاً، ص:۵-2\_ (٣) الطاف حسين حالي، حي**ات جاويد**، ص:٢١٦-١١٦\_

''اور جوطریقہ دین کی حمایت کا بمقابلہ یونانی فلسفہ کے ہما رے قدیم متکلمین نے اختیار کیا تھا، وہ اِس زمانے میں کچھ بکارآ مذہیں رہا۔ یہاں تک کہ جوصنفین اِس زمانے میں اُس طریقے پر کار بند ہوتے ہیں ،اُن کی تصنیفات سے تعلیم یافتہ لوگوں کی شفی نہیں ہوتی اور جوشبہات مذہب کی نسبت اُن کے دل میں خطور کرتے ہیں، وہ بدستور کھ گلتے رہتے ہیں''(۱)۔ ''موجودہ زمانہ میں مسلم رہنماؤں کا اولین اور اہم ترین کام یہ تھا کہ '''موجودہ زمانہ میں مسلم رہنماؤں کا اولین اور اہم ترین کام یہ تھا کہ کا انسان اور جدید مسلم نسل اس کو پڑھے، اور اس کے ذریعہ سے اپنے کھوئے ہوئے عقیدہ کو دوبارہ حاصل کرے'۔

''میں اپنے چالیس سالہ مطالعہ کی بنا پریہ کہہ سکتا ہوں کہ اس پورے دور (انیسویں، بیسویں صدی) میں مسلمانوں کا دینی طبقہ کوئی ایک بھی ایسی قابل ذکر کتاب وجود میں نہ لاسکا، جوجد بیر سائٹیفک اسلوب اور وقت کے فکری مستوی براسلامی تعلیمات کو پیش کرنے والی ہو''(۲)۔

''ضروری ہے کہ ہمارے علاء ..... سائنسی نقطہ ُ نظر سے ان مادہ پرستانہ دعووں کی نامعقولیت پوری طرح ثابت کردیں۔ بیعصر جدید کا ایک تجدیدی کارنامہ ہوگا ، اوردین و مذہب کی بہت بڑی خدمت بھی ۔اس کا نام علم کلام ہےاوریہ موجودہ دورکی ایک اہم ترین علمی ضرورت ہے۔''

ان بنایر: ''موجودہ علم کلام وہ ہے، جوجد بدعلوم ونظریات اورخاص کر مادی افکار وفلسفوں کے مقابلہ کے لیے مطلوب ہے ۔۔۔۔۔۔اگر ہمارے ارباب فکر ونظر نے موجودہ حالات کی سنگینی کومحسوس نہ کیا، اوران کے تد ارک کے لیے کوئی قدم نہیں اٹھایا، تو پھرآنے والا وقت ہمیں بھی معاف نہیں کرسکتا''۔

<sup>(</sup>۱)الطاف حسين حالي، **حيات حاويد** ، ۲۱۲ – ۲۱۷ ـ

<sup>(</sup>٢) فكركى غلطى ،ص:٤٤ : بحواله الرساله، جولا ئي ١٩٨٩ءرص:١٥–١٦\_

"جدید علم کلام کا دائرہ اب صرف عقائد تک محدود نہیں رہا، بل کہ وہ عبادت واخلاق اور تمام معاملات ِ زندگی تک وسیع ہوگیا ہے ..... زبنی وفکری اعتبار ہے کوئی انقلاب بر پاکر نے کے لیے ضروری ہے، کہ اسلامی نظام حیات کوایک نے فلفے یا نے کلام کے روپ میں پیش کیا جائے .....موجودہ دور عقلیت پیندی (rationalism) کا دور ہے، اور آج لوگوں کو وہی چیزیں مطمئن کرسکتی ہیں، جو عقلی واستدلالی اعتبار ہے مُسلِّت اور آج زمانہ کی قدریں وعظ وضیحت سے کوئی فائدہ نہیں ہو سکتا؛ کیوں کہ آج زمانہ کی قدریں وعظ وضیحت سے کوئی فائدہ نہیں ہو سکتا؛ کیوں کہ آج زمانہ کی قدریں (Values) بدل چکی ہیں'(ا)۔

"ابتدائی صدیوں میں جب اسلام کے عقائد پر فقہائے اسلام اور متعلمین کام کررہے تھے، تو اسلام کے عقائد پر جواعتر اضات اور حملے یونا نیوں کی طرف سے ہورہے تھے.....ان اعتراضات کا جواب علاء اور متعلمین نے احادیث کی روشیٰ میں دیا۔ آج اسلام اور اسلام کے عقائد پر وہ اعتراضات نہیں ہورہے ہیں۔ قدیم یونانی فلسفہ تم ہوگیا...... آج نئے انداز سے حملے ہورہے ہیں، آج اسلامی عقائد اور تعلیمات پر مغربی نظریۂ علم کے حوالہ سے اسلام پر اور ہی انداز کے اعتراضات ہورہے ہیں، آج مغربی نفسیات نبوت براعتراض کررہی ہے۔ آج کی سائیکا لوجی نبوت کو بطور ماخذ علم نہیں مانتی، وی کو بطور مصدرِعلم نہیں مانتی، وی کو بطور دریعہ علم کے قابلِ قبول ہے کہیں، کو بطور مصدرِعلم نہیں مانتی ، دو کے انسان کور ددہے'۔

'' آج فن تاریخ ،آرکیالوجی اورآ ثارِقدیمہ کے نقطہ نظر سے اعتراضات ہورہے ہیں''()۔

سرسیدنے''اپنے جدیدعلم کلام کا موضوع اورا سلام کاحقیقی مصداق محض

<sup>(</sup>۱) شهاب الدين احمد وي تخليق آ دم **اورنظريه ارتق**ام ۳۲۰–۲۳\_

قرآن مجید کوقرار دیا، اوراس کے سواتمام مجموعۂ احادیث کواس دلیل سے کہ اس میں کوئی حدیث مثل قرآن کے قطعی الثبوت نہیں ہے، اور تمام علاء ومفسرین کے اقوال وآراء اور تمام فقہاء ومجہدین کے قیاسات واجتہا دات کو اس بنا پر کہان کے جوابدہ خود علاء ومفسرین اور فقہاء ومجہدین ہیں، نہ اسلام؛ اپنی بحث سے خارج کردیا'۔

پھر حاشیہ میں اس رجحان اور روش کے مویّد' دسمُس العلماءُ' کے خطاب کے اعزازیافتہ حالی لکھتے ہیں:

''لیکن جولوگ مذہبِ اسلام کا اطلاق مجموعہ' کتاب وسنت واجماع وقیاس پر کرتے ہیں، ان کو اسلام کی حمایت کے لیے ضرور ہے، کہ وہ اس تمام مجموعہ کو سائنس کے حملے سے بچائیں، عام اِس کے کہ اس کو سائنس کے مسائل کریں، منطبق کریں، یااس کے مقابلہ میں سائنس کے مسائل کا بطلان ثابت کریں، یاان کو غیر محقق طحیرائیں''(۱)۔

علماء پرالزام ہیہ ہے کہ:''....بزرگانِ سلف نے نہایت بِلغصبی کے ساتھ معترضوں کے ہرائیم کے اعتراض کو سنااوران کواپنی تصنیفات میں درج کرکے ان کے جواب دیے، بخلاف اس کے آج ہمارے علماء یہ تلقین کرتے ہیں کہ دشمن کو آتا دیکھراپنی آتکھیں بندکر لینی عیا ہئیں''(۲)۔

### اعتراضات کی اصل نوعیت:

لیکن اِن سب الزامات و تجویزات کے تناظر میں اِس باب میں نوعیت وحقیقت جو کچھ ہے، اسے جدید علوم وا فکار پر نظر رکھنے والے جدید دور کے ایک محقق پر و فیسر محمد حسن عسکری نے ظاہر کر دیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ ہمارے علماء فر ماتے ہیں کہ:

<sup>(</sup>۱) مجمود احمد غازی محاضرات مدیث مص: ۲۵۷ – ۲۵۹ سرات مالکلام مس:۲-

'' مغربی تعلیم سے متاثر ہونے والے لوگ کوئی الیباشیہ، یا اعتراض نہیں لاسکتے، جس کا جواب ہمارے پاس نہ ہو۔ یہ بات سوفی صدی درست ہے، گراہی کی جتنی بھی نئ شکلیں سامنے آئی ہیں، یا آسکتی ہیں، وہ بنیا دی طور پر وہی ہیں، جن سے اسلامی علماء کوتاریخ میں پہلے بھی واسطہ پڑچکا ہے''۔ آگے لکھتے ہیں:

گرنئ گراهیاں چند با توں میں اختصاص اورامتیاز رکھتی ہیں:

(۱) پہلے گراہیوں کا دائرہ بہت محدود تھا، رقبے کے لحاظ سے بھی اور گراہیوں کی تعداد کے لحاظ سے بھی؛ گرنٹی گراہیوں کا دائر ہ عالمگیر ہے۔ (۲) یہ گراہیاں اپنے ساتھ سائنس کی الیمی ایجا دات بھی لائی ہیں، جس کے اثر کے تحت لوگ ذہن سے کام نہیں لیتے ،حسی مشاہدات کو ہی عقلی دلیل سمجھتے ہیں۔

(۳) یورپ نے پچھلے چیسوسال میں جتنی گمراہیاں پیدا کی ہیں،ان سب نے ایک ساتھ ہما رہے اور چملہ کیا ہے ..... خود ہما رہے یہاں بھی پچھلے ڈیڑھ سوسال کے عرصے میں عام لوگوں کا اور خصوصاً جدید تعلیم پانے والوں کا ذہن آ ہستہ آ ہستہ آ ہوتا چلا گیا ہے۔

(۴) زبان اور اصطلاحات کا فریب: مہمل سے مہمل نظریہ، بھاری بھرکم اصطلاحات کے بردے میں اِس طرح جھپ جاتا ہے، کہ آ دمی خواہ مخواہ مرعوب ہوجاتا ہے۔ یہ الفاظ واصطلاحات دوشم کی ہیں: ایک تو بھاری بھرکم پیچیدہ الفاظ ہیں، جن کا بعض دفعہ کوئی مطلب نہیں ہوتا؛ مگر علمیت ضرور ٹیکتی ہے۔ کھنے والوں کی تحریر میں ایسی اصطلاحات کی تعداداتنی زیادہ ہوتی ہے، کہ برٹے سے والا کوئی مطلب اخذ نہیں کرسکتا، اور اس کا ذہن معطل ہوجاتا ہے، دوسرے وہ اصطلاحات ہیں، جو بظاہر خوش نما ہوتی ہیں، اور براہ راست

جذبات کومتاثر کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ دونوں قتم کی اصطلاحات کا مقصد اصل میں بیہوتا ہے، کہ پڑھنے والااپنے ذہن سے کام نہ لے سکے(۱)۔

استمام گفتگو کے بعد جہاں تک امام قاسم نا نوتو گی کی تصانیف سے استفادہ کا تعلق ہے، تو چوں کہ حضرت امام قاسم نا نوتو گی کی تصانیف حقائق شرعیہ کے سلسلہ میں غامض دلائل پر مشتمل ہیں، جن کے سمجھنے میں قوتِ فکر یہ کو جب تک پورے طور پر یکسو غامض دلائل پر مشتمل ہیں، جن کے سمجھنے میں قوتِ فکر یہ کو جب تک پورے طور پر یکسو نہ درکھا جائے، ساتھ ہی فنونِ عقلیہ اور علوم ضرور یہ سے مناسبت نہ ہو، نیز بعض مضا مین کو جب تک کئی گئی مرتبہ نہ پڑھا جائے، ہم جیسوں کے لیے ان کا سمجھنا از حد دشوار ہے۔ دوسری طرف عقا کد کی حفاظت اور افکار کی اصلاح کے لیے، خصوصاً اُن اہل علم کے لیے، جنہیں اہل زیغ سے سابقہ پڑتا ہے، اور مختلف الخیال افراد سے رابطہ، نہ ہی گفتگو اور افکار ور جحانات کے تباد لے کی نوبت آتی ہے، اور جوعقائد اسلام کو غیروں کے حملوں سے بچانے کے جذبے سے اسلام کے دفاع کا کام کرتے ہیں، اُن کے حصوصاً فرماتے واسطے اِن کتا ہوں سے اِستفادہ از بس ضروری ہے۔ جس کی اہمیت کو محسوس فرماتے واسطے اِن کتا ہوں سے اِستفادہ از بس ضروری ہے۔ جس کی اہمیت کو محسوس فرماتے واسطے اِن کتا ہونے حضرت شیخ الہند آنے نہایت صاف الفظوں میں فرمایا تھا کہ:

''طالبانِ حقائق اور حامیانِ اسلام کی خدمت میں ہماری بید درخواست ہے کہ: تابیدِ احکامِ اسلام اور مدافعتِ فلسفۂ قدیمہ وجدیدہ کے لیے جو تدبیریں کی جاتی ہیں، ان کو بجائے خودر کھ کر حضرت خاتم العلماء کے رسائل کے مطالعہ میں بھی کچھ وقت ضرور صرف فر ماویں، اور پور نے فور سے کام لیں، اور انصاف سے دیکھیں، کہ ضروریاتِ موجودہ زمانۂ حال کے لیے وہ سب تدابیر سے فائق اور مخضر اور بہتر اور مفیرتر ہیں، یانہیں .....؟

باقی خدامِ عالیہ مدرسہ دیو بند نے تو بہتہیہ بنامِ خداکرلیا ہے، کہ تالیفاتِ موصوفہ ....کسی قدرتو ضیح و تسہیل کے ساتھ عمدہ چھاپ کراورنصابِ تعلیم میں داخل کر کے، اِن کی ترویج میں اگر حق تعالی توفیق دے، توجان توڑ کر ہرطرح کی

را) پر وفیسر حسن عسکری ، **جدید بیت** ،ص: ۷ ا۔

سعی کی جائے، اور اللہ کا فضل حامی ہو، تو وہ نفع جو اُن (حامیانِ اسلام) کے ذہن میں ہے، (یعنی حمایتِ اسلام، تائیدِ احکامِ اسلام، نیز مدافعتِ فلسفهُ قدیمہ وجدیدہ اور افکارِ زائفہ کی اصلاح کا نفع ہے، جس کے لیے ایک عمدہ تدبیر، اِن موضوعات پرمولانا نا نوتو گ کی تصانیف ہیں، اِن تصانیف سے نفع نہیں اِن تصانیف سے نفع نہیں اُن کو حاصل ہو؛ بلکہ ۔ ف ) اور وں کو بھی اس کے جمال سے کامیاب نہوا ہے''(ا)۔

<sup>(</sup>۱) امام محمد قاسم نا نوتوى، حجة الاسلام، ص:۱۶-۱۷

دوسراباب: تصانف امام قاسم نا نونو يُ: اساسي اہمیت اور عصر حاضر میں ان كىإفادىت

## حاصل تفتكو

الا مام محمد قاسم نا نوتويٌ كي ايك خاص زبان، ايك خاص طرزِ ادا، ايك خاص طریقهٔ تعبیراورمخصوص اصطلاحات ہیں؛ کیکن اس کے ساتھ ہی جب اس پر نظر ڈالی جائے، کہ عصر حاضر میں زبان کا مسکہ ایسا کوئی مسکنہ ہیں ہے، جواستفادہ میں رکاوٹ بنے؛ کیوں کہ ادب ولسان کے ساتھ ہی علوم وفنون کے تنوُّع وتوسیع، انقسام وانشعابِاورمعیارات کے دطبعی' ' دنفسی''اور' روحانی'' تفاوت کود یکھتے ہوئے سمجھ میں بی<sub>ا</sub>آیا، کھیجے قدراوراصلی اہمیت تو فارمولہاوراصول کی ہے،اس سے قطع نظر کہ<sup>س</sup> زبان میں اور کس تعبیر میں ظاہر کیا گیا ہے؛ کیوں کہ پیش کیے گئے فارمولوں اور اصولوں ہےا گرمقصود حاصل ہوتا ہو، یعنی بیہ کہ خلجانات کو دور کیا جاسکتا ہو،ابہامات کو رفع كيا جاسكتا هو، اور ديني واعتقادي شبهات، جو كه روحاني امراض بين، إن امراض متشابہہ کے مابین تشخیص فارقہ کی جاسکتی ہو، پھران فارمولوں کوامثلہ، اجز ا،اور خارجی تشکیکاتی حوادث یرمنطبق کر کے دکھلایا جا سکتا ہو، تو جو شخص پیکام کرد ہے، زمانہ اس کی قدر کرے۔ رہامسکة تعبیرات واصطلات کا ، تو اس کا تعلق متعلقہ علوم وفنون کی واقفیت سے ہے، رہیں مخصوص اصطلاحات، توان کافنہم وادراک تصانیف اور صاحب تصانیف سے مناسبت پر موقوف ہے۔ چنال چہ امام المتكلمين كى تمام تصنيفات ميں بيربات ياكى جاتی ہے، کہ خواص علماء جو تصانیف إمام قاسم سے مناسبت رکھتے ہیں، وہ إن كتابوں میں یائے جانے والےعلوم وحِکم ، دلائل ونتائج کے متعلق میجسوں کرتے ہیں کہ: ''حضرت والا کا شاخ در شاخ بیان مسکلہ کے تمام شقوق وجوانب پر اتنا حاوی اور اس کے تمام گوشوں کا اس درجہ واشگاف کنندہ ہوتا ہے، کہ اس سے صرف وہی ایک زیر بحث مسکلہ حل نہیں ہوتا؛ بلکہ اس کے سینکڑوں امثال جو اس کی زد میں آجا کیں، خواہ وہ کسی دوسرے ہی باب کے ہوں، اس اصولی طرز بیان سے حل ہوتے چلے جاتے ہیں؛ بلکہ قلوب پر کتنے ہی علوم ومعارف کے دروازے کھلتے جاتے ہیں، جن سے نئے نئے مسائل کا راستہ بھی ہموار ہوتا کے دروازے کھلتے جاتے ہیں، جن سے نئے نئے مسائل کا راستہ بھی ہموار ہوتا ہے، کہ شریعت کے اس جز سیری پشت پر عقلی کلیات کی کس قدر کمک موجود ہے، اور کتنے کلیے اور عقلی ہی اور عقلی ہی اور عقلی ہی اور عقلی ہی اور عقلی ہی۔ اور عقلی ہی اور عقلی ہی اور عقلی ہی۔ اور عقلی ہی ہی۔ اور عقلی ہی۔ اور علی ہی۔ اور عقلی ہی۔

<sup>(</sup>۱) حکمت قاسمیه، ۲۰-۲۲؛ فاتحه واجب ہے؟ ،ص: ۳۱-۳۲\_

# دوسراباب: تصانیفِ امام قاسم نا نونوی: اساسی اہمیت اور عصر حاضر میں ان کی اِفادیت

حضرت شخ الهندگی اُس تحریک اور ہدایت ونصیحت سے جو کتاب '' ججۃ الاسلام' کے مقدمہ میں درج ہے، کہ امام محمد قاسم نا نوتو کی کی تصانیف فلسفۂ قدیمہ وجدیدہ کی مدا فعت کے لیے سب تدابیر سے فائق ہیں؛ متاثر ہوکراُن سے استفادہ کے لیے دل میں ایک تحریض پیدا ہوئی، اور مطالعہ شروع کیا۔ تصنیفات کا مطالعہ کرنے پر حضرت میں ایک تحریف بیدا ہوئی، اور مطالعہ شروع کیا۔ تصنیفات کا مطالعہ کرنے پر حضرت خاتم العلماء کی تقریر برتح بر، طرنے استدلال اور اسلوب بیان دیکھ کریا ندازہ ہوا، کہ اِن کتابوں میں شبہات واعتراضات کے خصرف کلی جواب موجود ہیں؛ بلکہ افکارِ حاضرہ کے حوالہ سے جزئیات وفروعات پر اُن کا اطلاق بھی کیا گیا ہے۔ اسی طرح علم کلام کے حتی وقطعی اصولوں پر تجزیاتی حیثیت سے نہ صرف سیر حاصل گفتگو موجود ہے؛ بلکہ احوالی زمانہ کے تحت شے علوم وفنون سے تعرف ش کرتے ہوئے شے اصول وکلیات کی احوالی زمانہ کے تحت شادی ورائح وقع وقد وین کا کارنامہ بھی انجام پایا ہے؛ اور ساتھ ہی زمانۂ قدیم سے جاری ورائح متعین وسلم اصولی موضوعہ کی تہذیب وشکیلی تو بھی۔

البيته مطالعه كے دوران زبان اور اصطلاحات كا مسئله ضرورسامنے آيا۔امام قاسم

نانوتوی گی کی ایک خاص زبان، ایک خاص طرز ادا، ایک خاص طریقهٔ تعییر اور مخصوص اصطلاحات ہیں؛ لیکن اس کے ساتھ ہی جب اس پرنظر کی، کہ عصر حاضر میں زبان کا مسکہ، ایسا کوئی مسکہ ہیں ہے، جو استفادہ میں رکاوٹ بن؛ کیوں کہ ادب ولسان کے ساتھ ہی علوم وفنون کے تو گئ وتو سیج ، انقسام وانشعاب اور معیارات کے ''طبعی''، 'نفسی' اور'' روحانی'' نفاوت کود کھتے ہوئے ''ہجھ میں یہ آیا، کہ سے قدر اور اصلی اہمیت تو فار مولہ اور اصول کی ہے، اس سے قطع نظر کہ کس زبان میں اور کس تعییر میں ظاہر کیا گیا ہے؛ کیوں کہ بیش کیے گئے فار مولہ اور اصول سے اگر مقصود حاصل ہوتا ہو، یعنی یہ کہ خلجانات کو دور کیا جا سکتا ہو، ابہا مات کور فع کیا جا سکتا ہو، اور دبنی واعتقادی شبہات ہو کہ دروحانی امر اض ہیں، اِن امر اضِ متثابہ کے مابین تشخیص فارقہ کی جا سکتی ہو، پھر ہو، تو جو تحض ہی کا مرد ہے، زمانہ اس کی قدر کرے۔ رہا مسکلة تعییرات واصطلات کا، تو اس کا تعلق متعلقہ علوم وفنون کی واقفیت سے ہے، رہیں مخصوص اصطلاحات تو ان کافہم اس کا تعلق متعلقہ علوم وفنون کی واقفیت سے ہے، رہیں مخصوص اصطلاحات تو ان کافہم وادراک، تصانیف اور صاحب تصانیف سے مناسبت پر موقوف ہے (۱)۔

<sup>(</sup>۱) '' مجالس الحكمت' مرتبجكم محمد مصطفی بجنوری میں مذكور ہے کہ: حكیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی فی نفر ملیا: '' تحذیر الناس' میں کئی مقامات پر مولانا (محمد قاسم نا نوتوی ) نے انبیاء کے اتصاف بالکمالات میں حضور علی فی کے واسطہ فی العروض کہا ہے، تو یہ مولانا کی اصطلاح ہے، اِس سے مراد واسطہ فی الثبوت ہے؛ کیوں کہ واسطہ فی العروض کے معنی تو یہ بیں کہ: ذی واسطہ حقیقناً موصوف ہی نہ ہو؛ بلکہ موصوف محض واسطہ بی ہو، جیسے سفینہ و جالس سفینہ، کہ تحرک ، محض واسطہ بعنی سفینہ ہی ہے، اور ذی واسطہ بعنی جالس حقیقناً متصف بالحرکت ہی نہیں، تو کمالات انبیاء میں بھی واسطہ فی العروض کے معنی یہ ہوں گ کہ: ''ماکائو اُ مُتَّصِفِین بالنَّبُوقِ وَ کَمَالاتِهَا حَقِینَةً ''، والاں کہ خودی تعالی نے جا بجا قرآن شریف میں ارثا وفر مایا ہے: ''لَقَدُ اَرْ مَسَلْنَا نُوحًا وَ مِثْلُهُ '، اور ''اِنَّهُ کَانَ صِدِّیقًا نَبِیًّا'' اُو غیر ذالک ۔ پس واسطہ فی الثبوت مراد ہے، جیسے حرکت بیر، مقتاح کے لیے، کہ واسطہ اور ذی واسطہ دونوں بالذات متحرک

<u> ہے، محض تقدم ذاتی کا فرق ہے۔</u>

لیکن حضرت نا نوتوگ کی مراد ہنوز تشنہ ہے، اوراسی واسطے، لینی فی العروض کے اس معنی کے اعتبار سے
کہ' ذی واسطہ حقیقناً موصوف ہی نہ ہو''، علامہ برزنجی مدنی نے واسطہ فی العروض ہونے پر انکار کیا ہے،
اوراس پرمولوی ظفر احمرصا حبؓ نے کہا کہ: مولا ناخلیل احمد صاحب سلمہ' سہانپوری نے فرمایا تھا کہ: اس
کا خلجان میرے دل میں بھی ہوا کرتا تھا، اس کی تاویل کرنا ہوگی، باقی اصطلاح کا علیحدہ ہونا، بیامر کا برأ
عن کابر موروث ہے؛ چنال چشاہ ولی اللہ صاحبؓ کی بھی خاص اصطلاحات ہیں۔

اس کے بعد ایک صاحب نے کہا کہ:اس واسطہ فی العروض کی مولانا (نانوتو کُنَّ) نے بیا مثل کھی ہیں، جیسے دیوار کا منور ہونا آ فتاب سے، یا پانی کا آگ سے گرم ہونا فر مایا: بس اس سے تاویل کی تصریح تا ئید ہوگئ؛ کیوں کہ بیا شیاء فی الحقیقت بھی موصوف ہوتی ہیں۔اب صاف معلوم ہوگیا کہ واسطہ العروض سے واسطہ فی الثبوت ہی ہے۔ پھر فر مایا کہ: مولانا کے علوم شفی تھے،ان کو واقف ہی ہجھ سکتا ہے۔ (ملفوظات حکیم الامت ہیں۔ ہجانس حکمت ہیں۔ 8-۲۰ میں)

یہی حقیقت ہے کہ مولانا نا نوتو گ کی اصطلاح کو واقف ہی سمجھ سکتا ہے، جسے ایک طرف علوم مکاشفہ میں بھی کچھ درک ہو، دوسری طرف حضرت مولانا نا نوتو گ کی ذات سے بھی - جو کہ اب واسطہ در واسطہ ہی ممکن ہے۔ مناسبت حاصل ہوگئی ہو۔

حکیم الامت حضرت مولانا تھانوی کی مذکورہ بالا توجیہ بالکل حق اور درست ہے، اوراسی توجیہ کے ذریعہ کتنے ہی مقامات سے خلجان دور ہوجاتا ہے؛ لیکن اس کے ساتھ ہی بعض مقامات برمولانانا نوتو گ نے ''عرض''کے ایک دوسرے معنی بھی بتلائے ہیں، لعنی واسطہ فی العروض سے مراد واسطہ فی الثبوت ہونے کی نفی فرمائی ہے۔ چنال چ'' آب حیات''،ص: ۱۸ ر پر ارشاد ہے: ''مگریہ بات یا در ہے، کہ وجود کا عارض ہونا بمعنی بالعرض جومقابل بالذات ہوتا ہے، بمعنی عرض مقابل جو ہزئییں، جو یول کہا جائے کہ: وجود جوا بے تحقق میں سب سے مستعنی ہے، اور سب اپنے تحقق میں اس کے جائے۔''

مولانا نا نوتوکی میفرمار ہے ہیں کہ: بالعرض جو ہر بھی ہونسکتا ہے، جو ہر پرعرض کا اطلاق محال نہیں ہے، یعنی حضور طِن کے واسطہ فی العروض ہونے کے با وجود انبیاء کا استقلالی اور جو ہری وجود ہر قرار رہتا ہے؛ اس لیے ''اِنَّہُ کَانَ صِدِّیْقًا نَبِیًّا'' وغیرہ کے معارض نہیں ۔ جب معارض نہیں، تو بیا شکال بھی وار ذہیں ہوتا، کہ انبیاء کا وجود ' اگر عرض ہوگا، تو پھر جو ہرکون ہوگا'،'' ہاں بالعرض کا اطلاق جو ہر پر محال ہوتا، تو میرا کہنا بھی بیجا تھا''۔ (دیکھیے: آب حیات، (الہند: شخ الہندا کیڈمی، دار العلوم، دیو بند، محال ہوتا، تو میرا کہنا بھی بیجا تھا''۔ (دیکھیے: آب حیات، (الہند: شخ الہندا کیڈمی، دار العلوم، دیو بند،

### تقرير بحريراوراسلوب بيان:

مصنّفاتِ امام قاسم نانوتویؒ کے متعلق یہ بات مشہور ہوگئ ہے، کہ علوم قاسمیہ جو تحریری شکل میں موجود ہیں، وہ بہت دقیق، انتہائی مشکل اور فہم سے بالاتر ہیں؛ لیکن مطالعہ سے بیاندازہ ہوا، کہ یہ بات علی الاطلاق تمام تصنیفات کے متعلق صحیح نہیں ہے؛ بلکہ بعض کتابوں کی نسبت ہی یہ بات درست ہے، کہ وہ بہت مشکل ہیں۔ پھر اِن مشکل کتابوں کے متعلق بھی یہ دیکھنا ضروری ہے، کہ ان کے مخاطب کون لوگ ہیں۔ علوم قاسم کے مُخاطب ین :

فاہر ہے کہ ایسی کتابوں کے مخاطب امام نانوتو کُن کی تعلیم وتربیت میں رہے ہوئے ذبین، ذی استعداد مخصوص تلامذہ اورعلوم وفنون میں کمالِ درک رکھنے والے علماء ہیں۔ یہ ایسے حضرات ہیں، جور وحانیات، وجدانیات، علوم ِ ظاہرہ وباطنہ اورعلوم مکاشفہ ومعاملہ کے ماہر ہیں، اور جن کے سامنے ایک طرف بوعلی سینا کا نہ صرف فلسفہ، شفا اور اشارات؛ بلکہ القانون کے مضامین بھی بالکل پامال سے، دوسری طرف شخ الاشراق کی اشراقی روحانیت دست بستہ معذرت خواہ تھی، جن کے براہین قاطعہ کے سامنے صحیفہ فطرت کے راہین قاطعہ کے سامنے صحیفہ فطرت کے راہین قاطعہ کے فطری قوانین پرنظر ثانی کرنے یا کم از کم اُن کے''ضروری'' ہونے کے دعویٰ سے فطری قوانین پرنظر ثانی کرنے یا کم از کم اُن کے''ضروری'' ہونے کے دعویٰ سے عبور کرنے کے ساتھ ساتھ ساتھ آگاہ وہ ''مطالبِ عالیہ'' اور'' معارج القدس'' کے عبور کرنے کے ساتھ ساتھ ساتھ ''' ممثلہ من الفسلال'' سے آگاہ تھے۔ اسی لیے اُن کے ہاں وحقیقات کی عبور کرنے کے ساتھ ساتھ ہو دوسری طرف مجدد الف ثانی کے'' وحدۃ الشہو د'' ، اور حضرت حاجی سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تقریر کرتے یا درس دیجے ، تو اس وقت افاد کی سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تقریر کرتے یا درس دیجے ، تو اس وقت افاد کا سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تقریر کرتے یا درس دیجے ، تو اس وقت افاد کی سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تقریر کرتے یا درس دیجے ، تو اس وقت افاد کی سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تھوں کے کا بین تناقش مرتفع تھا۔ ایسے حضرات کے سامنے جب مولانا محد قاسم نا نوتو گُل تھوں کے کا بین تناقش مرتفع تھا۔ ایسے حضرات

علوم کی عجیب شان ہوتی۔حسب تصریح حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب نا نوتو گ<sup>(۱)</sup> ''عجائب وغرائب تحقیقات ہرفن میں بیان فرماتے''۔''اس طرح کے مضامین بیان فرماتے، کہ نہ کسی نے سنے اور نہ سمجھے''<sup>(۱)</sup>۔

حکیم الامت تھانو کُٹ نے بید کایت ذکر کی ہے کہ:

"ایک صاحب سے -جنہوں نے مولانا موصوف اور حضرت حاجی صاحب کا درس مثنوی سنا تھا-کسی نے پوچھا کہ: حضرت مولانا محمد قاسم صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے مثنوی بڑھانے میں کیا فرق ہے؟ کہا کہ: حضرت حاجی صاحب تو مثنوی بڑھاتے تھے، اور مولانانہ معلوم کیا بڑھاتے تھے، اور مولانانہ معلوم کیا بڑھاتے تھے، اور مولانانہ معلوم کیا بڑھاتے تھے، اور مولانانہ

درس کی کیفیت بیان کرتے ہوئے حضرت مولانا یعقوب نا نوتو کُٹ نے بیہ صراحت کی ہے، کہ جب خواص اہلِ فہم کو درس دیتے تھے،تو'' جو شخص طباع اور پہلی سےاصل کتاب سمجھا ہوا ہو، تب مولوی صاحب (امام نا نوتو کُٹ) کی بات سمجھ سکتا تھا۔

(۱) بطورنمونہ کے ملاحظہ ہو: ''قبلہ نما'' میں لکڑی کے خنگ ستون کا گریہ،سنگریزوں کی شیبج اورشق القمر کی بحث، ''ججة الاسلام'' میں اعجازعملی پر مفصل گفتگواور'' تقریر دل پذیر'' میں صفحہ: ۹۵ – ۱۱۵ رقانونِ کشش وغیرہ پر کی گئ تقیدات؛ بلکہ بعض مرتبہ تو پینظر آتا ہے، کہ جس چیز کو مشاہدہ پہنی قطعی نتیجہ اور اصول بتلایا جارہا ہے، وہ محض مفروضہ ہے۔

(۲) حضرت مولانا محمد یعقوب نا نوتوگ (ولادت: ۱۳۱ رصفر ۱۲۴۹ه- مطابق ۲ رجولائی ۱۸۳۳ه- - وفات:
کیم رکیخ الا ول ۱۳۰۴ه- مطابق ۲۲ ردیمبر ۱۸۸۸ء) دارالعلوم دیو بند کے ابتدائی بنیا دی معاون ، سرگرم سر پرست
اور صدر مدرس تنے ) حضرت جاجی امدادالله مهاجر کل کے دست مبارک پر بیعت ہوئے ، خلافت واجازت سے
نوازے گئے ، حضرت جاجی صاحب کی کتاب ضیاءالعلوم کاعر بی میں ترجمہ کیا۔ مولانا یعقوب صاحب ہندوستان
کے نا مورعلاء اہل درس ومعرفت اور ممتاز ترین اصحاب کمال میں سے تنے ، اور مولانا تھانو ک کے خاص استاذ
مربی تنے ، حضرت مولانا تھانو ک نے فتو کی نولی کی مشق حضرت مولانا یعقوب صاحب کی ہی خدمت میں رہ کر
کی۔ (دیکھیے: مولانا نورائحین راشد کا ندھلوی ، قاسم العلوم - احوال و آثار ، (الہند: مکتبہ نور ، کا ندھلہ ، د.ط ،

- (۳) مولانا مناظر احسن گیلانی، **سواخ قامی**، (الهند: ادارهٔ نشر واشاعت دارالعلوم دیوبند، د.ط، ۱۳۹۵ه)، ص:• ۳۵-
  - ( م ) حكيم الامت حضرت تقانوى، ملفوطات حكيم الامت، ص:٢؛ الافاضات اليومية بص، ٢٠٦٥، ٣٦٨٠ ـ

حضرت شیخ الهند جوحضرت امام قاسم نا نوتوی کے تین نہایت ممتاز شاگردوں میں سے ایک ہیں (۱) کا بیان کردہ بیروا قعہ بھی اہمیت کا حامل ہے، جس کے راوی مولانا مناظر حسن گیلا ٹی ہیں، وہ کہتے ہیں:'' آدمی ایپے تجربہ اور مشاہدہ کا کیا کرے، حضرت شیخ الهند مولا نامحمود حسن فر مایا کرتے تھے کہ:

'' در مکھ کر حضرت نا نوتو گ کے درس میں حاضر ہوتا اور وہ باتیں پوچھا، جو حضرت شاہ (ولی اللہ) صاحبؓ کے کتب میں مشکل ہوتی تھیں'' الیکن' شاہ صاحبؓ کی کتاب میں جوانتہائی جواب ہوتا تھا، حضرت نا نوتو گ اول ہی دفعہ میں فرما دیا کرتے تھے''(۲)۔

علوم کی یہی شان شاگر دوں کو لکھے مکا تیب میں جھلکتی ہے۔مفتی سعید احمد پالن پوری مدخلہ فرماتے ہیں:

''چوں کہ آپ کے تلافہ ہنہایت ذکی اور صاحبِ علم تھے؛ اس لیے ان کے نام صادر ہونے تھے؛ مگر ساتھ ہی نام صادر ہونے والے مکا تیب نادر مضامین پر مشتمل ہوتے تھے؛ مگر ساتھ ہی نہایت مختصر اور بے حدد قبق بھی ہوتے تھے۔ یوں تجھیے کہ صرف اشاروں میں باتیں ہوتی تھیں''(۳)۔

### بعض مشكل كتابين:

اس سے یہ بات بھی معلوم ہوگئ کہ علوم قاسمیہ کے دقیق ومشکل ہونے کی جو شہرت ہے، وہ بے حقیقت نہیں ہے؛ کیوں کہ جہاں تک تصنیفاتِ امام نا نوتوگ کے مشکل ہونے کی بات ہے، تواس میں شکنہیں کہ بعض کتا ہیں یقیناً بہت زیادہ دقیق؛

<sup>(</sup>۱)وه تین متاز شاگردیه بین: حضرت مولانامحمودحسن صاحب دیوبندی، حضرت مولانا فخراکحسن کنگوهی، حضرت مولا نااحمدحسن امروهی ً \_

<sup>(</sup>٢) مولا نا مناظراحسن، سواخ قاسمى،ج:٢،ص:٣٥٨ (٣) فاتحدواجب ہے؟،ص:٥٥ـ

بلکہاَ دق ہیں۔ان میں پہلانمبر'' آبِ حیات'' کا ہے،جس کے متعلق سنا یہ گیا ہے، کہ حضرت شیخ الهند ؓ نے مصنفِ علام سے سبقاً سبقاً پڑھی؛اور بیبھی سنا گیا کہ شیخ الاسلام علامہ شبیراحمر عثائی نے بیہ کتاب ازخود چودہ مرتبہ پڑھی (۱)۔

اس کےعلاوہ ادق ترین کتابوں میں'' قبلہ نما'' ہے،جس کے متعلق مفتی صاحب موصوف لکھتے ہیں کہ:

'' آخر کے تین رُلع بے حدمشکل ہیں .....حضرت مولانا اشتیاق احمہ صاحب نے اِس کی قابلِ قدرخدمت کی ہے؛ مگر اس سے کماهۂ کتاب حل نہیں ہوئی''۔

اُدق کے بعد نمبر دقیق کا ہے، حضرت نانوتو کُنَّ کی دقیق کتابوں میں'' تقریر دل پذیر'''' براہین قاسمین''' مکاتیب قاسم العلوم''''الخط المقسو ممن قاسم العلوم''شامل ہیں۔ اِن دقیق کتابوں میں علوم عالیہ اور حکمتِ قاسمیہ جس شکل میں محفوظ ہیں، اُسے ایک بلیغ تمثیل کے پیرایہ میں حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب رحمۃ اللّہ علیہ نے ظاہر فرمایا ہے کہ:

### علوم ومعارف كخزاني:

'' بی حکمت ایک ایسے عظیم اور زرخیز ملک کی مانند ہے، جس میں زندگی کی تمام ضروریات نہایت ہی منظم طریق پر مہیا ہوں، اور خزائن و دفائن کی کمی نه ہو، وسائلِ نقل وحرکت سب جمع شدہ ہوں؛ مگر ملک میں پہو نچنے کا راستہ م، نہایت پیچیدہ اور دشوارگز ار ہو، نہ راستہ کے نشانات ہوں، جن سے کوئی راہ قطع کر سکے، نہ علائم و آٹار ہوں، جن سے ملک کی زرخیزی اور آبادی کا پیتہ چلتا ہو، کہ نفع اٹھانے والے اُس کی طرف متوجہ ہوں، اور سوائے مخصوص باخبر لوگوں کے، عامۃ الناس میں نہ کوئی اس ملک سے باخبر ہو، نہ اس میں پہونے

سکنے کی راہ پاتا ہو؛ ٹھیک اسی طرح حکمتِ قاسمیہ کےعلوم ومعارف کے بھر پور خزانوں کا ایک ملک ہے؛ مگر اُس تک پہو خینے کے نشاناتِ راہ، عنوانات، مضامین، ضروری نشر بحات، فٹ نوٹ،علوم کی فہرسیں اور تراجم وغیرہ نہ ہونے کےسبب عامۂ علاء بھی اس سے مستفید نہیں ہوسکتے۔تا بعوام چے رسد''(ا)۔

لیکن دوسری طرف حال میہ ہے، کہ نہ صرف اِن دقیق واُ دق کتابوں میں؛ بلکہ امام استکلمین کی تمام تصنیفات میں میں یہ بات پائی جاتی ہے، کہ خواص علماء جو اِن تصنیفات سے مستفید ہوتے ہیں، وہ اِن کتابوں میں پائے جانے والے علوم و حِکم، دلائل ونتائج کے متعلق میں جسوس کرتے ہیں، کہ ان میں:

''مقد مات کی تر تیب طبعی ، که انهم سے انهم نتائج گویا خود بخو د نگلنے کے لیے انجر رہے ہیں ، تقریر استد لالی ، نہایت مرتب ، جو ذبن کو اپیل کرتی ہو ، اس کی گہرائیوں میں اتر جاتی ہے ، اور ساتھ ہی حضرت والا کا شاخ در شاخ بیان مسلہ کے تمام شقوق و جو انب پر اتنا حاوی اور اس کے تمام گوشوں کا اس درجہ واشگاف کنندہ ہوتا ہے ، کہ اس سے صرف وہی ایک زیر بحث مسلہ حل نہیں ہوتا؛ بلکہ اس کے سینکڑوں امثال جو اُس کی زد میں آجائیں ، خواہ وہ کسی دوسرے ہی باب کے ہوں ، اس اصولی طرزییان سے حل ہوتے چلے جاتے ہیں ؛ بلکہ قلوب پر کتنے ہی علوم و معارف کے درواز کے گھلتے جاتے ہیں ، جن سے نئے نئے مسائل کا راستہ بھی ہموار ہوتا چلا جاتا ہے ۔ اِس صورتِ حال کی سے آدمی یہ مائل کا راستہ بھی ہموار ہوتا چلا جاتا ہے ۔ اِس صورتِ حال کیات کی کس قدر کمک موجود ہے ، اور کتنے کلیے اور عقلی اصول اس ایک جزئیہ کی بیٹت پر عقلی کیات کی کس قدر کمک موجود ہے ، اور کتنے کلیے اور عقلی اصول اس ایک جزئیہ میں اپناعمل کرر ہے ہیں ، جس سے وہ عقلی ہی نہیں ، طبعی نظر آنے لگتا ہے ۔ …ان میں اپناعمل کرر ہے ہیں ، جس سے وہ عقلی ہی نہیں ، طبعی نظر آنے لگتا ہے ۔ …ان عمل اس جز وی مسائل کا کلام بھی کلیاتی رنگ اختیار کر کے ایک کلیے بن جاتا تھا۔

اوراس سے وہی ایک جزئیہیں؛ بلکہاس جیسے بیننگروں جزیئے حل ہوجاتے تھے،اوراوپر سےان کا وہ کلی اصول کھل جاتا تھا، جس سے اس جزئیہ کانشو ونما ہواہے''۔

"بہرحال! شرعی جزئیات کو اُن کے عقلی کلیات کی طرف راجع کرنا اور کلیات سے نا در جزئیات اور مقاصدِ دین کا استخراج کرلینا، یا متعدد جزئیات کلیات سے تتبع واستقرا سے ایک کلی اصول قائم کرکے ہزاروں جزئیات کا اس سے فیصلہ کردینا؛ آپ کا خاص علم اور علم کا خاص امتیازی مقام ہے"(۱)۔

یقوہ علوم عالیہ ہیں، جن کے مخاطب خواص علاء ہی ہو سکتے تھے؛ لیکن ان کے علاوہ حضرت نا نوتو گئ کے ایک قسم کے علوم وہ بھی ہیں، جواحکام اسلام کی صیانت، ضروریات ومعتقدات دین کی حفاظت اور غیرول کے حملہ کے مقابلہ میں اسلام کے دفاع کے نقط ُ نظر سے مدوّن ہو چکے ہیں، اور ان علوم کی شان یہ ہے، کہ وہ علاء کے لیے جس طرح عہد قاسمی میں مفید تھے، اسی طرح آج بھی نہ صرف مفید ہیں؛ بلکہ ان کی ضرورت آج کے دور میں زیادہ ہڑھ گئ ہے؛ کیوں کہ آج منطقی جواب، عقلی استدلال اور قطعی اصولوں پر بنی نتائج ہی لوگوں کو مطمئن کر سکتے ہیں۔ اِس کھاظ سے امام نا نوتو گئ کے بیعلوم اسلام کا حفاظتی آئی قلعہ ہیں، اور خواص اور علماء کے لیے حکیم الامت حضرت مولانا تھانو گئی کی صراحت کے مطابق نہایت درجہ مفید اور ضروری ہیں:

الامت حضرت مولانا تھانو گئی کی صراحت کے مطابق نہایت درجہ مفید اور ضروری ہیں:

آئے فَی مُورِ کی مِن آیاتِ اللّٰہِ تَعَالَی "(۲).

خواص کے لیے سب سے زیادہ نافع مولانا الحاج محمد قاسم نانوتوگ کی تصانیف ہیں، اللہ کی بڑی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حکمتِ قاسمیه، ص:۲۰-۲۲؛ مفتی سعید احمد پالن پوری، **کیامقندی پر فاتحدواجب ہے؟**، ص:۳۱-۳۲-۲ (۲) حکیم الامت حضرت مولانا تھانوگ، مأة **درو** س، (پاکستان: ادارهٔ تالیفات اشرفیه، ملتان، د.ط، ۱۹۹۹ء۔

اسی کے ساتھ ایک قتم کے علوم وہ بھی ہیں، جومواعظ وخطابات کے حوالہ سے جانے جاتے ہیں، ان کی افادیت عجیب ہے۔ حسب تصریح مولانا مناظر احسن گیلائی،افکارکی اصلاح،عقائد وخیالات کی تھیج کے تعلق سے:

''سہار نپور، دیوبند، میر گھ، خورجہ، رامپور، شاہ جہاں پور، روڑ کی وغیرہ میں
سننے والوں کوخطاب و بیان کے جس ملکہ فاکقہ کے سلسل تجربات ہوئے، اُن
ہی کی بنیا دیرار بابِ علم وبصیرت میں مشہور ہوگیا تھا، کہ' مولا نامجہ قاسم رحمۃ اللہ
علیہ کی زبان مبارک پر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ روح القدس کی تقریر ہورہی ہے'۔
'' آپ اپنی تقریر وں میں مؤیّد ہروح القدس تھے، اس کا اندازہ شاہ جہاں پور
کے میلہ خدا شناسی میں اُس صورت میں ہوا، جب ہندوؤں ،مسلمانوں اور دوسر بے
اُدیان و مذا ہب کے ہزار ہا فراد کو دیکھا گیا تھا، کہ سننے والوں پر'' ایک کیفیت تھی، ہر
کوئی ہمہ تن گوش ہوکے مولوی صاحب کی جانب تک رہا تھا، کسی کی آنکھوں میں سنتے
ہرا آنسو،کسی کی آنکھوں میں جیرت'۔

پادریوں کی بیرحالت تھی کہ بے حس وحرکت، ایک پادری ایسے موقع کا ذکران الفاظ میں کرتا ہے:

"اگرتقریر پرایمان لایا کرتے، تواس شخص (الامام نانوتوی ) کی تقریر پر ایمان لے آتے "۔ (اور کسی نے بیر بھی کہا): "ایسی تقریریں بیان کیس، کہ یا دریوں کو جواب نہ آیا۔...کوئی او تارہوں، تو ہوں "(۱)۔

یہ وہ حقائق ہیں، جن کی وجہ سے خطیب الاسلام حضرت مولانا محمد سالم صاحب قاسمی مدخلیار شادفر ماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مولا نامناظراحسن گيلاني بسواخ قاسي، ج٢،ص:٢٣٨-٣٢٣م

''مباحثۂ شاہ جہاں پورحضرت الامام النانوتو کُنَّ کی امتیازی قوت استدلال پرایک الیمی نا قابل انکارشہادت ہے کہ جس سے مؤرخ صُر ف نِظر کر کے اپنے اوپر تنگ نظری اور حقائق نا شناسی کا الزام لینے کے لیے بھی تیار نہ ہوگا''(1)۔ اور یہی وجہ ہے کہ آپ کا مقام اختصاص ذکر کرتے ہوے حضرت خطیب الاسلام فرماتے ہیں:

''فہم وفراست کی معقول ترین امتیازی بنیا دوں پر امداداللّٰہی علوم کی آخری گرائیوں تک رسائی اور ان سے دُورِ نایاب وعیب کی دریافت وتر جمانی کا اعزازِ عظیم جق تعالی نے حضرت الامام مولانا محمدقاسم النا نوتوی قدس سرہ ، بانی دارالعلوم دیو بند کوعطا فرما کر نہ صرف اس بحر ذخار کے بڑے بڑے شناوروں کو ہی صف مستفیدین میں شامل فرمادیا؛ بلکہ یہ عرض کرنا مبالغہ سے قطعاً مبراہ کہ مرز مین نا نویۃ کے اس عظیم الافادہ''مس تبریز''، علوم ربانیہ کے 'مافظا بن تھمیہ''، آفاقی عظمت ووسعت کے ''ابن حجر عسقلانی'' اور''امداد اللہی علوم لدنیہ'' کے ترجمان کوامت کے لاتعداد عظمائے علم کی رمز شناسی ، زعمائے فکر کی دفت شناسی اور اپنی ذاتی عرفان مابی کے شرف وامتیاز نے جس باعظمت مقام دفت شناسی اور اپنی ذاتی عرفان مابی کے شرف وامتیان بزرگی اور مسلم عرفانی برگر نیدگی کے ساتھ آپ کی حیر تناک علمی اور استدلالی ندرت وقدرت کے اعتراف میں انصاف وعرفان ناشناسوں کوچھوڑ کر آج تک ہر دور کے منصف اعتراف میں انصاف وعرفان ناشناسوں کوچھوڑ کر آج تک ہر دور کے منصف امل علم وایمان رطب اللمان بنے ہوے ہیں' (۲)۔

<sup>(</sup>۱) ججة الاسلام الامام محمد قاسم ما نوتوى - حيات، افكار، خدمات، (الهند: كتب خانه حسينيه، ديوبند، د.ط، د.ت) من الار

<sup>(</sup>٢) ججة الاسلام الا مام محمد قاسم نا نوتوي – حيات ، افكار ، خد مات ،ص: ٥٩ ـ

ہماری بات مسائل کلا میہ کے باب میں امام قاسم نا نوتو گی کی تصنیفات کے متعلق چل رہی تھی ، کہ وہ مقتضیاتِ عصر کے تحت حالاتِ حاضرہ میں بہت مفید ہیں ، اس حوالہ سے مولا ناعتیق الرحمٰ عثائی گی بات بہت اہم ہے ، وہ فر ماتے ہیں کہ:

''جن خوش نصیب افراد کو آپ کی تصنیفات اور خصوصاً ''ججۃ الاسلام''، آپ حیات' اور'' تقریر دل یزیز' وغیرہ کے مطالعہ کا موقعہ ملا ہے ، اور انہوں نے ان گوہر ہائے آبدار کی تھے قدرو قیمت پہچاننے کی سعادت حاصل کی انہوں نے ان گوہر ہائے آبدار کی تھے قدرو قیمت پہچاننے کی سعادت حاصل کی ہے ، وہ اس حقیقت سے انکار نہیں کر سکتے ، کہ مولانا مرحوم نے ان تصنیفات میں اسلام کو اور اس کی اصولی اور بنیا دی تعلیمات کوالیے ٹھوں اور نا قابل رَدعقی اور مشاہداتی دلائل کے ساتھ پیش کیا ہے کہ کوئی سلیم الطبع اور مثلاثی حق انسان مشاہداتی دلائل کے ساتھ پیش کیا ہے کہ کوئی سلیم الطبع اور مثلاثی حق انسان اسلام کی صدافت و حقانیت کو شلیم کرنے سے ابانہیں کرسکتا''۔

اسلام کی صدافت و حقانیت کو شلیم کرنے سے ابانہیں کرسکتا''۔

''امام قاسم نانوتوی گی تحریروں کی اہم خصوصیت یہ ہے، کہ وہ نہ بڑے بڑے بڑے فلاسفہ کے اقوال کا حوالہ دیتے ہیں، نہ کتابوں کی عبارت نقل کرتے ہیں اور نہ غیر مسلموں سے گفتگو کرتے ہوئے قرآن وحدیث کا ذکر درمیان میں لاتے ہیں؛ بلکہ خالص مشاہداتی اور محسوساتی امور کو، جن کا کوئی شخص انکار ہی نہیں کرسکتا اور جومسلماتِ عام کی حیثیت رکھتی ہیں، اُن کوآپ اپنی گفتگو کا اصولِ موضوعہ بناتے ہیں، اور پھراسی پراپنے دلائل وبرا ہن کی بنیا دقائم کرتے ہوئے جاتے ہیں، اور پھراسی پراپنے دلائل وبرا ہن کی بنیا دقائم کرتے ہوئے جاتے ہیں، اور پھراسی پراپنے دلائل وبرا ہن کی بنیا دقائم کرتے ہوئے جاتے ہیں' (۱)۔

### اسلوب بيان كى چندمثالين:

در حقیقت الا مام نا نوتو کُنَّ کا طرزِ بیان اور اسلوب یہی ہے؛ حتی کہ حمد وثنا سے کتاب کی ابتدا کرتے ہیں، تو یہی استدلا کی وصف دعوتی رنگ لیے ہوئے نمایاں ہوتا ہے۔ بطور نمونہ ذیل کے اقتباسات ملاحظہ ہوں، حضرت نا نوتو کُنُ فر ماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) قاسم العلوم-احوال وآثار،ص:۲۲ ۷ـ

(۱):'' ہزاروں حمد وسیاس اُس خالقِ بے چوں کو کہ جس نے عالم کو بنایا اور اس میں بنی آ دم کور تبہُ اعلیٰ عطا فر مایا۔ ہزار ہانعتیں عطا فر ما کرسب سے بڑی ایک وہ نعت دی، کہ جس کے ہاعث سب کا ئنات سے اشرف ہوا۔

وہ کیا ہے؟ ایک جوہر ہے بہا، عقلِ باصفا ہے، کہ تق وباطل، نیک و بد، نفع وفقصان کے جاننے بہچانے کے لیے ایسا ہے، جیسا سیاہ وسفید، زردوسرخ، عرض وطول، اچھی بری شکل وصورت کے دریافت کرنے کے لیے آگ کی چک، یا چاند، سورج، ستاروں کا نور ہے؛ مگر عجب اس کی قدرت کی نیر نگی ہے، کہ ہر چیز کا ایک جدا رنگ ہے، اور ہر ش کا نیا ڈھنگ ہے۔ ہرایک صورت کہ ہر چیز کا ایک جدا، کوئی اچھی، کوئی بری، کوئی زیادہ، نہ کم زیادہ ہو سکے، نہ ریادہ کم ہو سکے، نہ اچھا۔ الغرض! عالم کو مختلف بنایا، تا (تا کہ) اس کی قدرت اور اپنی بے اختیاری پر گواہی دیں۔ اسی طرح عقل میں سب کو متفاوت بنایا اور دانش وفہم میں اہلِ فہم کو مختلف پیدا کیا۔ سوجو با تیں کم فہموں متفاوت بنایا اور دانش وفہم میں اہلِ فہم کو مختلف پیدا کیا۔ سوجو با تیں کم فہموں متنجا ہے ہیں، وہاں سے سیدھی عقل والے سید ھے نگلتے ہیں۔ اور اور وں کو سنجا لیے ہیں، اور آ پ سنجا ہے ہیں۔ اور اور وں کو سنجا لیے ہیں، اور آ پ سنجا ہے ہیں۔ اور اور وں کو

سو ہزاروں رحمتیں اُن کی جانِ پاک پر، کہ آپ بیچے اور اوروں کو بچایا اور بہتے ہوؤں کو سیدھاراستہ دکھایا،خصوصاً اُس پر کہ جوان سب میں بمنزل آفتاب کے ستاروں میں ہو،اوراُس پر، جواس کے پیروؤں اور یاروں میں ہو'(۱)۔ خالق کی معرفت کے لیے دعوت ِفکر دیتے ہوئے ارشا دفر ماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت مولانا تھانو گ فرماتے ہیں: ''انبیاءاورعلماءِ محققین کامل انعقل ہوتے ہیں۔عقل ایک قوت ہے، جوخدائے تعالیٰ نے انسان میں ودیعت کی ہے، جس سے کلیات کا ادراک کرتا ہے۔ پس علماءِ محققین خواہ تج بہ کارنہ ہوں؛ مگر کامل انعقل ہوتے ہیں اور یہی ورثۃ الانبیاء ہیں''۔ (ملفوطات حکیم الامت، ج: ۲۸، ص:۳۹۱-۳۹۱)۔

(۲) "اس کے بعد گناہ گار، شرم سار، پیچی مدال بندہ خیر خواہِ خلائق ،سب ہندہ، مسلمان ، یہود، نصاری ، مجوس ، آتش پرست کی خدمت میں بہ نظر خیر خواہی ایخ چند خیالاتِ پریشان کو جمع کر کے عرض کرتا ہے، اورامیدوار ہے کہ سب صاحب ایخ تعصب مذہبی اور جی گئی باتوں کی محبت سے الگ ہوکر میری بات کوسنیں۔ اگر پیند آئے ، قبول کریں نہیں تواصلاح فرما ئیں۔ پر (لیکن) ایک باراول سے آخر تک د کھے جائیں۔ اور بے سب دیکھے حرف گیر نہ ہوں ، کہ شاید بہلی بات کا ثبوت آخر میں نکلے اور آخر کا اول سے کام چلے "۔

''مگرشدت تعصب اہلِ زمانہ اور ہر کسی میں خواہش کی پیروی کود کی کے کریوں ڈرتا ہوں کہ حسبِ مثلِ مشہور:''نیکی برباد، گناہ لازم'' مجھے کیا کیا کچھ نہ کہیں گے۔کوئی دیوانہ بتائے گا،کوئی خبطی بتائے گا'مگر مجھے کسی سے کیا کام؟ اپنے کام سے کام''(۱)۔

ماقبل میں مولانا عتیق الرحمٰن عثاثی کے حوالہ سے ذکر کیا جا چکا ہے، کہ حضرت مولانا نا نوتو کی کی بڑی خوبی ہے۔ کہ فلسفہ کی اصطلات اور علوم عقلیہ کا بوجھ پڑھنے والے پر نہیں ڈالتے؛ چناں چہ مثالیں بہت آسان زبان میں روز مرہ بول حیال کے مطابق اور رواج میں استعال ہونے والے الفاظ ومحاورہ میں سمجھاتے ہیں (۲)۔اور ایسے مسلَّمات سے گفتگو کرتے ہیں، جو بدیہی ؛ بلکہ اجلی البدیہیات ہوتے ہیں ؛لیکن ان مسلَّمات کا استعال کرنا ہرا یک کونہیں آتا، مثلاً ذیل کا اقتبایس ملاحظہ ہو:

(۳)''جوبات بے دلیل عقلِ غالب کے نز دیک مسلّم ہوتی ہے، جیسے دو دونی چار،اس کے خلاف پر سودلیلیں بھی ہوتی ہیں، تواس پر وَ رنہیں ہوسکتیں''، لینی غالب نہیں ہوسکتیں (۳)۔

اور دوسری طرف آسمان کاممکن الزوال ہونا ثابت کیا۔ پھریہی نہیں؛ بلکہ آسمان کا خرق والتیام اورممکن الزوال ہونا ثابت کرنے کے بعد؛ دیکھیے کس انداز سے فہمائش کرتے ہیں:

"جنابِ من! دلائل سے اگر آسان کے ٹوٹ پھوٹ جانے کا کوئی محال ہونا ثابت کرے ، تو بعد اس کے کہ اس کا ممکن ہونا آ قباب کی طرح دائش مندول کے لیے واضح ہو چکا ہے ۔۔۔۔، اس اینے نہ جانے ، اپنی بے وقو فی اور بعلی کی وجہ سے اس بات کے غلط ہونے میں متاکل نہ ہوگا۔ اسی طرح جب بیدواضح ہوگیا کہ ماسوا موجود اصلی کے ، جوخدا وند کریم کے (سوا) اور کوئی نہیں ، سب کا وجود عارضی ہے ، تو بے وقو ف بھی اس بات کو ہم کر اس اس کا وجود عارضی ہے ، تو بوقو ف میں ہرگز تا مل نہ کرے گا۔ پھر اگر آسان ) کے زوال کے ممکن ہونے میں ہرگز تا مل نہ کرے گا۔ پھر اگر افلاطون بھی زمین سے نکل کر آئے اور ہزاروں دلیلوں سے اِس بات کو ثابت کرے ، کہ آسان کے وجود کا زائل ہو جانا اور اس کا معدوم ہونا محال ہے ، تو گو رائیک عام آدمی " بے وقو ف بھی" جو ) ان دلیلوں کو نہ جا نتا ہو ؟ بلکہ ان کے جھنے کی بھی لیا فت نہ رکھتا ہو ، یوں ہی کہے گا ، کہ ان دلیلوں میں کہے شمور ہے ' ۔۔ بلکہ ان کے جھنے کی بھی لیا فت نہ رکھتا ہو ، یوں ہی کہے گا ، کہ ان دلیلوں میں کہے قصور ہے ' ۔۔

مثالیں آسان دینا، اصطلاحات کا بوجھ نہ ڈالنا، ایسے محسوسات ومشاہدات کو اصولِ موضوعہ بنا کر گفتگو کرنا، جومسلّماتِ عام کا درجہ رکھتے ہوں، امام استکلمین کے یہ خاص کلامی اوصاف ہیں۔ پھر آسان مثالوں کا یہ معیار، جس کا نمونہ ابھی آپ نے ملاحظہ فرمایا، مشکل دلائل دیتے وقت بھی قائم رہتا ہے۔ تحریر ذیل ملاحظہ ہو:

(۴)''جس کا رخانے کو دیکھیے ، ایک اصل پر قرار ہے۔ نور آ فتاب کو دیکھیے تو ہزاروں روشن دانوں میں جدا جدا جلوہ دکھلا رہا ہے، پر آ فتاب کوسب کے ساتھ رابطہ ہے، عدد کے سلسلہ کونظر کیجیے، تو اول سے الی غیر آ فتاب کوسب کے ساتھ رابطہ ہے، عدد کے سلسلہ کونظر کیجیے، تو اول سے الی غیر

النہایہ پھیلا ہوا ہے، کہیں دو ہیں، کہیں تین، کہیں چار، کہیں پانچے کہیں دس،
کہیں ہیں، کہیں سو، کہیں ہزار، علی بذا القیاس۔ اور اس پر کہیں جذر، کہیں
مجذور، کہیں حاصل ضرب، کہیں مضروب، کہیں مضروب فیہ، کہیں حاصل
قسمت، کہیں مقسوم، کہیں مقسوم علیہ وغیرہ؛ پرسب کی اصل وہی ایک ہے،
د'موجوں اور بلبلوں کے کارخانوں کودیکھیے توسب کی اصل وہی ایک ہے،
شاخوں کودیکھیے توسب کی اصل جڑ ہے، آ دمی وغیرہ کودیکھیے توسب ایک اصل
میں جسے انسانیت وغیرہ کہیے، مشترک ہیں۔ اسی طرح جس طرف نظر پڑتی
میں جسے انسانیت وغیرہ کہیے، مشترک ہیں۔ اسی طرح جس طرف نظر پڑتی
مین جسے انسانیت وغیرہ کہیے، مشترک ہیں۔ اسی طرح جس طرف نظر پڑتی
منشاؤں کو دیکھیے تو ان کا کوئی اور ہر پر منشا ہے، اور اسی طرح اوپر تک چلے
جابو.... سارے عالم میں وجود کا اشتر اک ہے، پر چوں کہ ٹی مشترک عین
اشیائے متعددہ نہیں ہوسکتی، تو .... یوں ہمچھ میں آتا ہے کہ وجود، عین عالم اور
عین موجودات نہیں' (۱)۔

حضرت مولانا نانوتوی کی یہی خوبی ہے، کہ اتنے بڑے مسئلہ کو اس قدر سادہ طریقہ سے سمجھا دیا، کہ اس کے مشکل ہونے کا احساس بھی نہ ہونے دیا؛ ورنہ یہ بالکل حقیقت ہے، کہ حضرت نے ان مثالوں سے جس بڑے مسئلہ کوحل کیا ہے، وہ ایسا اہم اور بنیا دی مسئلہ ہے، کہ اس کے سمجھ لینے سے نہ معلوم کتنے مسئلے حل کرنے کی کلید ہاتھ آجاتی ہے۔ چناں چہ بہیں سے شایدوہ دقیق مسئلہ بھی حل ہوجائے، جس کی تفہیم ہمیشہ مشکل رہی ہے، اور جس کی گرونیم باز غالبًا اب تک واہ نہیں ہوسکی ہے۔ مسئلہ باری تعالیٰ کی صفت سے تعلق رکھتا ہے، جس کا اصطلاحی عنوان 'لاعین ولاغیر' ہے۔ فہم مسئلہ کے لیے نورِ بصیرت حاصل کرنے کی خاطرا یک طرف تو امام قاسم نا نوتو گئی کی عقل وحکمت برمبنی مذکورہ وضاحت کو پیش نظر رکھیں اور گرونیم باز کو کھو لنے میں ناخنِ اشرف کا استعال کریں، یعنی اس تحقیق کا اطلاق کریں، جو حکیم الامت کی زبانِ فیضان حق کا استعال کریں، یعنی اس تحقیق کا اطلاق کریں، جو حکیم الامت کی زبانِ فیضان حق

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی،تقر**مردل پذیر**ی<sup>ص: ۵۰</sup>۔

ے مظاہر علوم میں علاء وطلبہ کے مجمع میں بیان کی گئی ہے (۱)، جسے ہم ذیل میں درج کرتے ہیں، حکیم الامت حضرت تھا نو گ فر ماتے ہیں:

یہ تو باری تعالیٰ کی ایک صفت، یعنی کلام اللہ کی بات تھی؛ کین کل صفات بھی چوں کہ لاعین ولا غیر ہیں؛ لہذا حکیم الامت تھا نوگ کی فدکورہ ممثیل میں صفاتِ ذاتیہ کی مثال شمس کی فدکورہ ممثیل میں''نور' سے ہوجائے گی، جس کو حضرت مولانا نا نوتو گ نے دوسری تحریروں میں حل فر مایا ہے، وہاں ملاحظہ کرنا چاہیے۔ یہاں پر تو مقصودِ ذکریہ ہے کہ حضرت نا نوتو گ نے وجود وعدم سے متعلق جو کا یہ قائم کیا ہے، اوراس کے تحت جو مثالیں ذکر کی ہیں، ان میں صرف یہی خوبی نہیں ہے، کہ وہ مخاطب کے نز دیک بھی مثالیں ذکر کی ہیں، ان میں صرف یہی خوبی نہیں ہونا ان سے ثابت ہوجا تا ہے، فابت شدہ اور مسلم ہیں؛ اور یہ کہ صانع کا موجو دِ اصلی ہونا ان سے ثابت ہوجا تا ہے،

<sup>(</sup>۱) حضرت مولانا سید تحد شاہد صاحب زید فضلہ امین عام جامعہ مظاہر علوم سہار نپور، اس موقع پر ہماری طرف سے بہت زیادہ شکر یہ کے مشتق ہیں، جنہوں نے مظاہر علوم میں بیان کیے گئے مواعظ جمع کر دیے، جس کی وجہ سے بطور خاص طلبہ وعلاء کے ذوق وضرورت کا بے شاختی موادیک جا مل جاتا ہے۔۔۔۔۔۔ بہیں پر یہ مشورہ بھی دینے کا جی چا ہتا ہے کہ حضرت کے مواعظ کا ایک اہم؛ بلکہ اہم ترین حصہ وہ بیانات بھی ہیں، جو دار العلوم دیو بند میں ہوئے، اربابِ دار العلوم دیو بند کی توجہ سے اگر وہ مواعظ بھی بک جا ہو کر مجموعہ کی شکل میں مشتقلاً جھپ جائیں، تو کیا ہی عمدہ بات ہو۔ دار العلوم دیو بند کی توجہ سے اگر وہ مواعظ بھی بک جا ہو کر مجموعہ کی شکل میں مشتقلاً جھپ جائیں، تو کیا ہی عمدہ بات ہو۔ دار کا مظاہر الآمال، وعظ نمبر : ۵ / سے ۲۵ / سے ۲۵ / سے : ۳۲ / ص

جیسا کہ آگے چل کر ثابت کیا بھی گیا ہے؛ بلکہ بیکا یہ ایسا مفید، مؤثر اور مضبوط ہے، کہ جو ہلائے نہیں ہلتا اور بھی نہیں ٹوٹنا، اور پچپاسوں مسئلے اسی ایک کلیہ اور ذکر کردہ امثلہ سے ثابت ہوتے چلے جاتے ہیں (۱)۔

پھر وجود کی اسی تحقیق تو فہیم سے وہ مسئلہ بھی حل ہو گیا، جوعلم کلام کے اِس امامِ زمانہ کے ہی عہد میں بعض خاص گروہ کی طرف سے پیش ہوا تھا۔ بیگروہ مادہ کے قدیم و غیر مخلوق اور مادہ میں خدائی صفت کے حلول کا قائل تھا، اور خدا کی ماہیت کے حوالہ سے

<sup>(</sup>۱) اس میں کچھ مبالغہ نہیں ہے؛ کیوں کہ واقعہ یہ ہے، کہ اس کلیہ کی فروعات اور مندرج امثلہ کی تشقیقات و تجزیاتی تحقیقات ہے۔ اس کلیہ کی ختیقات و تجزیاتی تحقیقات سے جن بے شار مسئلوں کاحل دریا فت ہوجاتا ہے، ان کا کوئی حدوحساب نہیں۔ان میں سے کئی مسئلوں کوخود مولانا ٹا نوتو کی نے بیان بھی کیا ہے۔ ملاحظہ ہو: تقریر دل پذیر ،ص: ۲۵-۲۱۔اور تقریر دل پذیر ،ص: ۲۵-۱۷۔اور تقریر دل پذیر ،ص: ۵۲۔اور تقریر دل پذیر ،ص: ۵۲۔ (۲) امام نا نوتو گی، تقریر دل پذیر ،ص: ۵۲۔

کہتا تھا کہ:''خدا کی صفات کی تعداد نہیں،سب اکٹھی ہوں، تو خدا ہو۔۔۔۔۔(ا)۔ مذکورہ گروہ کی طرف سے پیش کیے گئے اِس اشتباہ کو رفع کرنے کے لیے مصنف براہین قاسمیہ (۲) نے اُسی مسلہ کو بنیا د بنایا ہے، جس کا ذکر اوپر کیا گیا، کہ وجو دِ عالم میں اور عالم میں فرق ہے۔ ذات اور شی ہے، وجود اور شی ہے۔ اور بیر ظاہر کرنے کے بعد کہ کسی چیز کی صفات و متعلقات کا مدایہ شی ہونا ضروری نہیں ہے، ثابت کیا ہے کہ ذات باری کے لیے مدار تو اُس کا وجود اصلی و ذاتی ہے:

''خدااس کو کہتے ہیں، جوخود موجود ہو،کسی اور کے وجود پر اس کے وجود کا سہارانہ ہو''(۳)۔

(١) ملا حظه فرما ي: برابين قاسميه (الهند: مكتبه دارالعلوم ، ديوبند) ، ص: ٢٧\_

(۲) حضرت مولانا عبدالعلی صاحب نے جوحضرت مولانا نا نوتوگی کے ارشد تلامذہ میں سے تھے،انہوں نے ہی حضرت نا نوتوگی کے ارشد تلامذہ میں سے تھے،انہوں نے ہی حضرت نا نوتوگی کے مضامین دلاکل اور براہین کور تیب دیا تھا۔ اس کے متعلق مولا نا اشتیاق احمد صاحب نے تحریر فرمایا ہے کہ: براہین قاسم یہ کے 'دلاکل و قریر اے سب کی سب حضرت مشس الاسلام نا نوتوگی رحمد اللہ علیہ ہے ذو بو قلم کا نتیجہ ہیں اور چوں کہ دلاکل کے مقد مات دیگر کت سے ماخو ذنہیں ہوتے ، بلکہ وہ خود ممدوح کی طبع رسا کا متیجہ ہوتے ہیں، جن کی تقریر کے ضمن میں ایسے فوائد علمی جرے ہوئے ہوتے ہیں، جن میں بہت سے مشکل مضامین کا حل بھی مضم ہوتا ہے؛ اِس لیے ان کی افا دیت صرف اتنی ہی نہیں ہوتی کہ وہ کسی معرض کا منہ بند کرنے کی محدود ہو؛ بلکہ وہ پائیدار اصولوں کی حیثیت سے خور وفکر کی شیح راہیں ایک متعلم وشائق علم کے سامنے کرنے والے پائیدار فوائد کے حامل ہوتے ہیں''۔

(٣) واجب الوجود کے مضمون کا بھی یہی حاصل ہے، کہ اُس کی ذات خوداس کے وجود کی علت ہو۔ اور یہیں سے ایک اہم تھی مولانا تھانو گ نے کھول دی ہے، یعنی جولوگ خدا کے قائل ہونے کے ساتھ مادہ کو بھی قدیم سمجھتے ہیں، ایسے لوگوں کے مقابلے میں مولانا تھانو گ نے قد م مادہ کی دلیل کے طکسم کوتو ڈکرر کھ دیا ہے۔ فرماتے ہیں، ایسے لوگوں کے مقابلے عیں مولانا تھانو گ نے قد م مادہ کے ہوتے ہوئے، پھر خودصانع ہی کی ضرورت نہیں رہتی؛ کیوں کہ جب اس کی ذات، اس کے وجود کی علت ہے، تو وہ واجب الوجود ہوگیا، اور ایک واجب الوجود کا دوسر کے واجب الوجود کی طرف جتاح ہونا خود خلاف عقل ہے، جو تعلق حق تعالیٰ کا اپنی صفات وافعال سے ہے، وہی تعلق اس واجب الوجود کی طرف ہے، وہی تعلق اس کے وہونا نے المفات وغیرہ سے ہوسکتا ہے۔ پس خدا نے برحق کا قائل ہونا خود موقوف ہے صدوثِ مادہ پر'۔ اس لیے'' اہل سائنس خود خدا ہی کے قائل نہیں'۔ (الا منتا ہات المفید ق، ہونا خود موقوف ہے صدوثِ مادہ پر'۔ اس لیے'' اہل سائنس خود خدا ہی کے قائل نہیں'۔ (الا منتا ہات المفید ق، الہند؛ مطبح انتظام ہی نیوراس سام

''ذات اور شی ہے، وجود اور شی ہے''، عہد جدید میں اِس اصول کی تشریکے اور اِس کے اِطلاقات کی وسعت دکھلانا، یہ حضرت کا ایسا کمال ہے، کہ سائنس وفلسفہ کی پوری تاریخ میں شاید ہی ڈھونڈ نے سے کسی کے یہاں مل سکے، رسل، کا نٹ اور بر کلے کچھ تریب تک پہونچ سکے تھے؛ کین حقیقت تک رسائی اُن کی نہ ہوسکی؛ اس لیے اگر کسی کے یہاں بھی بہ حقائق نہلیں، تو کچھ تجے نہیں۔

اب میں بطور مثال عرض کرتا ہوں کہ: اِس اصول کا دورِ حاضر میں سائنس اور علوم جدیدہ کے کن اصولی مسلوں کے خلجانات کے از الہ میں ضرورت پڑتی ہے:

(ا) حقائق اشیاء، (۲) وجودیات (Existentialism, ontology) حیات وذی حیات کی ماہیت کا تعین (Living & Non living) طبیعت (Tropism)، قوانین فطرت (Law of nature) بملم کی اصل، نظریهٔ علم خواہ وہ عقلیت ( Rationalism) سے وابستہ ہو، یا تج یت (Empiricism) سے، قیاس (Dedution) سے ہو، یا استقراء (Induction) سے،معروضیت اور خلیلی فلاسفی ( & Objectivism Analytic philosophy)علم المعاني (Sementics)ان كےعلاوہ دورِ حاضر میں سائنس کی ایک اہم شاخ کو نیات (Cosmology) کے مسائل ، دلائل اور نتائج سے پیدا ہونے والے اِلتباس فکری کو سمجھنا اور اُن کا جواب دینا، حضرت نا نوتویؓ کے بیان کردہ مسلہ مذکور سے متعلق اصطلاحات، دلائل، مسائل کی فہم وتفہیم کے بغیر سخت دشوار ہے۔ ایسے ہی اس کے ذیلی عنوان افکجار عظیم (Big Bang) کے مغالطّوں کا جواب دینا بھی سخت دشوار ہے، اور مسئلہُ مذکور کا سہارا لیے بغیر مغالطُّوں کے شکار ہوجانے کا قوی اندیشہ ہے۔حضرتؓ نے اِس مسکلہ کونہایت بسط وتفصیل کے ساتھ اپنی متعدد تصانیف میں بیان فرمایا ہے۔ عقائدِ اسلامی کی غیروں کے حملے سے حفاظت ومدافعت کے حوالے سے امامِ قاسم نانوتو کُن کی کلامی تصنیفات میں بہی ٹھوس اور نا قابلِ ردعقلی ومشاہداتی دلائل ہیں، جن کی ایک ہلکی سی جھلک دکھائی گئی، اور واقعہ بھی یہی ہے، کہ مولا نا نانوتو کُن کے کسی بھی مضمون کو بڑھنے کے بعد بالفاظ مولا ناعتیق الرحمٰن عثمانی:

'' کوئی سلیم الطبع اور متلاشی حق انسان اسلام کی صدافت وحقانیت کوشلیم کرنے سے اِہانہیں کرسکتا''۔

کیوں کہ اِن دلائل میں خارجی تشکیکاتی حوادث پرمحسوساتی ومشاہداتی اصولِ موضوعہ کے حوالے سے عقلی ، کلامی اور شرعی حقائق کا انطباق دکھلانا مقد مات کی ترتیب ایسی مقرر کرنا ، جو بالکل عقلی اور طبعی ہوں ، یہ پیش نظر ہے ، تا کہ:

''اصولِ اسلام اور فروعِ ضرور بيدسپ قواعدِ عقليه منضبط ہوجا ئيں ،جس کی تنلیم میں کسی عاقل منصف کوکوئی دشواری نہ ہو''۔

یہ چند نمونے ذکر کیے گئے، جو مسائل کلا میہ میں حضرت کے طرفے استدلال سے متعلق تھے۔ سلسلہ کو آ گے بڑھاتے ہوئے اوراپنی بات کوعلوم نا نوتو کی کے متعلق سابق گفتگو سے مربوط کرتے ہوئے، یہ عرض ہے کہ: امام قاسم نا نوتو کی کے ایک قسم کے علوم وہ ہیں، جو مکا تیب کی زینت ہیں، اور' قاسم العلوم' کے نام سے شائع ہوئے ہیں۔ اس رسالہ' قاسم العلوم' کا آٹھوال اور نوال مکتوب، کہ دونوں تقریباً ۵۰ صفحات کو محیط ہیں، اور مجزات وخوارقِ عادات سے متعلق دلائل پر مشمل ہیں۔ جن حضرات کی اس بحث پر نظر ہے، اُنہیں معلوم ہے کہ ایک طرف مطالعہ صحیفہ فطرت سے ماخوذ قوانینِ فطرت اور سائنسی اصول کی تمام تراصلی مزاحمت اور براہِ راست مخاصمت شریعت کے اُن ہی امور سے ہے، جوخوارقِ عادات اور ما فوق الفطرت عالات سے تعلق رکھتے ہیں۔ دوسری طرف تمام شرعیات میں خود مسلمانوں کو جوسخت حالات سے تعلق رکھتے ہیں۔ دوسری طرف تمام شرعیات میں خود مسلمانوں کو جوسخت

مغالطے پیش آئے ہیں، وہ خوارق و مجزات ہی سے متعلق ہیں۔ اسی لیے حضرت نانوتو گ نے نہ صرف مکتوبات میں؛ بلکہ '' ججۃ الاسلام' میں امثلہ اور واقعات کے تحت اصولی اور فروی گفتگو اور تقریر دل پذیر میں مشاہدہ، تجربہ کے ساتھ اصولِ موضوعہ اور قواعدِ عقلیہ کے تناظر میں کلی اور عقلی گفتگو بھی فرمائی ہے، اور '' قبلہ نما' میں اس سے بھی زیادہ انو کھے طرز پر نہایت تا بناک قطعی نتیجہ مسئلہ مذکور کے متعلق پیش کیا ہے، جس میں شوکت وصولت بہت زیادہ ہے۔ اِن تمام موقعوں پر ہر ہانِ بی استقرائے جس میں شوکت وصولت بہت زیادہ ہے۔ اِن تمام موقعوں پر ہر ہانِ بی ، استقرائے علیہ عیں موقعوں پر ہر ہانِ بی ، استقرائے علیہ عیں موقعوں فرائے کے نات کی حیثیت سے واقع نوی علیہ کی قصیلی بحث میں پڑنے نے کا تو یہ موقع نہیں؛ لیکن حضرت نا نوتو گ کی تحقیقات کی نوعیت و حیثیت سے واقف ہونے کے لیے اگر اِسی موقع پر خوارق و مجزات کی حقیقات اور اِس باب میں پیش آنے والے مغالطوں سے بھی واقف ہولیا جائے ، تو جس کسی کو حضرت نا نوتو گ کی تحقیقات د کھنے کا اِتفاق ہو، اُس کے لیے یہ وضاحت تقریب فہم اور اصولِ موضوعہ کا کام دے گ معجز ہ خارق عا دت :

معجزہ کی حقیقت ہے ہے، کہ اس کے صادر ہونے میں اسبابِ طبعیہ کواصلاً دخل نہیں ہوتا، نہ جلیہ کو، نہ خفیہ کو؛ نیزیہ کہ صاحبِ معجزہ کی کسی قوتِ قدسیہ یا خیالیہ کوبھی دخل نہیں ہوتا۔ وہ براہِ راست حق تعالیٰ کی مشیت سے اسبابِ عادیہ کے واسطہ کے بغیر واقع ہوتا ہے۔ پھر مغالطے جو اس باب میں پیدا ہوتے ہیں، ان کی جہتیں متعدد ہیں:

﴿ الله من حضرت مولا نا تھا نوگ کے پیرا ہے بیان میں:

الامت حضرت مولا نا تھا نوگ کے پیرا ہے بیان میں:

''تصرف ہے، مثلاً عناصر میں تصرف کیا، بارش ہونے لگی۔اس کے

اسباب میں سے کسی کا قصد کر لینا، ہمت باندھ لینا، پی تصرف ہے؛ مگر چوں کہ ہر شخص اس کو جانتا نہیں؛اس لیے وہ خلاف ِ عادت سمجھ لیاجا تا ہے''(ا)۔

ہر کہ بی رہا ہوں ہیں۔ کے دعہ میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے۔ ﷺ اسی طرح حاضرات، عملیات ونقوش، طلسمات، تا ثیرات عجیبہ، سحر، چشم بندی میں سے بعض کے آٹار محض خیالی ہیں اور بعض کے واقعی بھی ہوں، تو اسبابِ طبعیہ یا خفیہ سے مربوط ہیں۔

بعض لوگوں نے معجزات کو انبیاء کی قوت سے مسبب مانا ہے؛ کیکن یہ تو جیہ بھی معجز ہ کواس کی حقیقت سے خارج کردیتی ہے۔

🤝 جن لوگوں نے معجزہ کی مٰدکورہ بالاحقیقت تسلیم ہیں کی کہوہ:

''محض کائن عن الغیب ہوتے ہیں،اسبابِطبعیہ کوان میں بالکل دخل نہیں ہوتا، نہ جلی کو، نہ فی کو''۔

انہوں نے خوارق کواسبابِ طبعیہ اور قانونِ علت کے تحت ہی داخل مانا ہے، پھر
اپنے اس خیال اور تصور کو عملاً نا فذکر نے میں بعید سے بعید تاویلات سے بھی گریز نہیں
کیا۔ مثلاً حضور عِلاَیْقَائِیْم کے اس معجزہ میں، کہ تصور نے پنی میں دستِ مبارک رکھا، تو پانی میں دستِ مبارک رکھا، تو پانی میں اس قدر
مزید نکلنا شروع ہوگیا، بعض فلسفیوں نے بیصورت مجھی ہے، کہ پانی میں اس قدر
برودت پیدا ہوگئ تھی، کہ آس پاس کی ہوا ٹھنڈی ہوکر اس میں لگ لگ کر پانی بن جاتی
تھی، اس تو جیہ سے معجزہ بالکل حقیقت سے نکل جاتا ہے اور فلسفیوں کی اس طبیعاتی
تو جیہ سے بیسارا قصہ اسبابِ طبعیہ میں داخل ہوجاتا ہے (۲)۔

جن لوگوں نے خوارق کا وقوع خلافِ عادت وخلا فِ فطرت ہوناتشلیم ہیں کیا، اُنہوں نے معجز ہ کودلیل نبوت ماننے سے بھی ا نکار کیا۔

بعض لوگ ایسے بھی ہیں،جنہوں نے معجزہ کا خارقِ عادت وخلا فِ فطرت ہونا،تو

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت تھانوی ، **ملفوظات حکیم الامت** ، ج:۸۱ ہص:۱۱س

<sup>(</sup>٢) ايضاً، ج: ١٦؛ فيوض الخالق، ص: ٧٧-٣٧\_

تسلیم کیا ہے؛ کین انہیں یہ مغالطہ پیدا ہوگیا ہے، کہ چوں کہ مسمریزم وشعبدات وغیرہ سے مشابہ ہونے کی وجہ سے مجزہ کو بہچانے میں غلطی ہوسکتی ہے؛ اس لیے انہوں نے نبوی اخلاق و کمالات کو قومستقل دلیل مانا؛ کین مجزہ کو محض ایک اضافی دلیل کے طور پر اسلیم کیا ہے۔ اُن کے نزدیک مجزہ مستقل طور پر دلیل نبوت قرار نہیں پاتا۔ اور اِس موقعہ پر یہ پہلواُن سے نظر انداز ہوگیا، کہ جس طرح مسمریزم و شعبدات کے مقابلے میں مججزہ کے بہوانے میں غلطی ہوسکتی ہے، اخلاق و کمالات کی نوعیت اور ان کے باہمی فرق مراتب کی بہوانے میں تو بچھ زیادہ ہی غلطی ہوسکتی ہے، بل کہ کما لات کی نوعیت اور فرق مراتب کی شناخت میں تو بچھ زیادہ ہی غلطیاں واقع ہوسکتی ہیں۔ جسیا کہ مولانا عبدالباری ندوگ کو، موصوف کی عبدالباری ندوگ کو، موصوف کے دورِ اول کی فرکورہ غلطی کی طرف، موصوف کی درخواست پر توجہ دلاتے ہوئے حکیم الامت حضرت تھا نوگ نے ایک تو اِسی نکتہ کی جانب رہنمائی فرمائی کہ:

''انضام اخلاق و کمالات کے ساتھ ، جواس کو (یعنی مجز ہے کو) دلیل کہا گیا ہے، تو ان اخلاق کی مخصوص نوعیت کو پہچانے میں جتنی غلطی ہوسکتی ہے، وہ مجزات کے متعلق غلطی ہونے سے کہیں زیادہ ہے' (۱)۔

اور دوسرےاس جانب رہنمائی فرمائی، کہ مجزات کی نوعیتیں الگ الگ دو طرح کی ہیں۔اِس کی تفصیل یہ ہے کہ خدائے تعالی کی :

'' حکمت مقتضی ہے کہ مخاطبین انبیاء کیہم السلام میں چوں کہ دونوں طرح کےلوگ تھے:

(۱)خواص اہلِ فہم بھی، جو کہ تعلیم واخلاق کے درجہ علیا کا (کہوہ بھی خارق ہے )انداز ہ کر سکتے ہیں۔

ن (۲) اورعوام بلیدبھی، جوتعلیم واخلاق سے اِستدلال کرنے میں اِس وجہ سے غلطی کرسکتے سے، کہ درجہ علیا کا اندازہ کرنہیں سکتے ۔ پس ہر حکیم وخوش خلق کو نبی سمجھ لیتے ؛ اس لیے ایک ذریعہ اُن کے استدلال کا، اُن کے اِدراک کے موافق بھی رکھا گیا، جس میں علم اِضطراری صحتِ دعوی نبوت کا پیدا ہوجا تا ہے'۔

<sup>(</sup>۱) بوادرالنوا در، ج:۲ رص:۳۸۱ – ۳۸۲

اوراہلِ شعبدہ واہلِ مسمریزم سے اشتباہ کاحل بیہے کہ:

''اہلِ شعبدہ سے اُن کوخلط وغلط اس لیے ہیں ہوسکتا، کہ یہ (سحر، مسمریز م شعبد سے وغیرہ نفس حیوانی کے تصرفات ہیں، اور فن طبعیات کی ذیلی شاخیں ہیں، جنہیں قرب الٰہی میں کچھ دخل نہیں، ایک ادنی درجہ کا حیوان اور ایک مردود وبد کار آ دمی بھی، اس میں شریک ہے؛ لہذا عوام یہ) بھی دیکھتے ہیں، کہ اِن (طبعیاتی ۔ ف) فنون کے ماہرین بھی (نبی سے مجزہ صادر ہونے کے وقت) معارضہ سے عاجز آگئے'(ا)۔

خارقِ عادت کی ماہیت اور مجزہ کے دلیلِ نبوت ہونے کے متعلق یہی توجیہ وقتیق حضرت مولا نا نا نوتو گئے نے بھی اپنی متعدد تحریروں میں متفرق طور پر فر مائی ہے۔ چنال چہ اِس موضوع پر'' ججۃ الاسلام'' میں اور اس سے بھی بڑھ کر'' تقریر دل پذین' میں حضرت نا نوتو گئے کے الم سے ظاہر ہونے والی تحقیقات پر نظر کرنے سے اندازہ ہوتا ہے، کہ'' طبعی'''' فطری''''موافقتِ فطرت'''سلسلۂ علت'''' قانونِ عادت''' حتی کہ'' قانونِ شات مقل وغیرہ ، جوطبعیاتی قوانین اور اصولِ سائنس ،خوارق اور معجزات سے مزاحم ہیں، اِن امور کے متعلق امام نا نوتو گئی کی تصنیفات میں جس معقول ، مرال ، دلچسپ اور دکش پیرا یہ میں، قطعی بنیادوں پر گفتگوموجود ہے، معاصر معقول ، مرال ، دلچسپ اور دکش پیرا یہ میں تطعی بنیادوں پر گفتگوموجود ہے، معاصر معقول ، مرال ، دلچسپ اور دکش پیرا یہ میں تطعی بنیادوں پر گفتگوموجود ہے، معاصر تصنیفات میں ایس گئی جاتی ہے۔ بعض نسبتاً آسیان کلا می تصنیفات :

امام قاسم نانوتوی کی کلامی مسائل سے متعلق تصنیفات میں سے دقیق، ادق، ہوش ربا، بالا نے فہم حقائق و دقائق، معانی ومطالب پر مشتمل بعض کتابوں کا جو تذکرہ پہلے کیا گیا ہے، اس سے بیز نسمجھنا جا ہیے، کہ حضرت کی ساری کتا ہیں ایسی ہی ہیں؛ بہلے کیا گیا ہے، اس سے بیز نسمجھنا جا ہیے، کہ حضرت کی ساری کتا ہیں ایسی ہی ہیں؛ (ا) دیکھیے : علیم الامت حضرت تھانوی، الامتا ہات المفیدہ عن الاشتبا ہات الحدیدہ، ''انتباہ سوم متعلق نبوت''؛ نیز سیرة النبی، جلد سوم مضمون: مولانا عبد الباری ندوی متعلق معجزات وخوارق عادات۔

بلکہ امر واقعہ یہ ہے کہ کلامی مضامین پر مشمل بعض کتابیں آسان بھی ہیں، مثلاً:

(۱) مباحثہ شاہ جہاں پور، (۲) انتصار الاسلام، (۳) ججۃ الاسلام، (۴) اور کسی درجہ
میں ''تصفیۃ العقائد' وغیرہ ۔ پھر ان کتابوں میں صرف یہی خوبی نہیں، کہ یہ آسان
ہیں؛ بلکہ ان کے مضامین میں تنوع اور استدلال کی دل نشینی کے ساتھ کشش وسادگ
کا بیحال ہے ہے، کہ ان میں دلائل عقلیہ وہر ہانیہ بالکل محسوسات وہدیہیات کے پیرایہ
میں ظاہر ہوئے ہیں ۔ بطور نمونہ ایسی ہی ایک کتاب پر حضرت مفتی محر تقی عثانی کے
ذریعہ کیا گیا تبھرہ پیش کیا جاتا ہے۔ کتاب ''ججۃ الاسلام'' کے متعلق حضرت مفتی
صاحب مذظلہ کھتے ہیں:

''یایک تقریر کوبلاشہ' دریا بکوزہ' کہا جاسکتا ہے، اس میں حضرت نا نوتوگ تھی۔ اِس تقریر کوبلاشہ' دریا بکوزہ' کہا جاسکتا ہے، اس میں حضرت نا نوتوگ فقر یا تمام اسلامی عقائد کو مخضر؛ مگر دل نشین اور مشحکم دلائل کے ساتھ اِس خوبصورتی سے بیان فرمایا، کہ اِس کا ایک ایک صفح عقل اور دِل کو بیک وقت ایک کرتا ہے، خدا کے وجود، تو حید، اولا دسے بے نیازی، اِبطالِ تثلیث، مسکلہ تقدیر، جبر وقدر، عبادات بدنی و مالی کے فلسفے، اِثبات رسالت وعصمت انبیاء، شفاعت، ابطالِ کفارہ، مدار نبوت مجرزات، اِعجازِ قرآن، تحقیقِ نشخ، مجرزات، واعجازِ قرآن، تحقیقِ نشخ، مجرزات فقدی مسللے پر اِس تقریر میں مدال کلام موجود ہے، دلائل استے واضح، کہ عقل مطمئن موقی چلی جائے، اور انداز بیان اتنا دل نشیں، کہ براہ راست دل پر اثر انداز ہو ۔ ایک ایک سطر سے مصنف کا یہ یقین اور اعتاد ٹیکتا ہے، کہ اسلام ہی دین مور ایک ایک سطر سے مصنف کا یہ یقین اور اعتاد ٹیکتا ہے، کہ اسلام ہی دین باتوں کوگردو پیش کی خارجی مثالوں سے اس طرح واضح فرماتے ہیں، کہ وہ دل

میں اترتی چلی جاتی ہیں۔''خدا کا بیٹانہیں ہوسکتا'':

إس موضوع ير گفتگوكرتے ہوئے فرماتے ہيں:

''اپنے گھر اگر بندر، یا سور کی شکل کالڑ کا پیدا ہوجائے، تو کس قدر رنجیدہ ہوں، کہ الٰہی پناہ! حالاں کہ بندر اور سور اور آ دمی، اور بھی کچھ نہیں، تو مخلوق ہونے اور کھانے پینے اور ہول و براز میں تو شریک ہیں، اور خدا کے لیے ایسی اولا دیجو یز کریں، جس کو پچھ مناسبت ہی نہ ہو،تم ہی فرماؤ کہ جو شخص کھانے پینے کامختاج ہو، بول و براز سے مجبور ہو، اس میں اور خدا میں کون سی بات کا اشتراک ہے، جو خدا کا بیٹا، یا خدا کہتے ہو؟''۔

انبیاء علیہم السلام کی ضرورت اور ان کے معصوم ہونے کو کس لطیف پیرائے میں بیان فرماتے ہیں:

"بادشاہانِ دنیا اس تھوڑی سی نخوت پراپنے ہی بنی نوع سے نہیں کہتہ دکان دکان اور مکان مکان پر کہتے نہیں پھرتے ،مقر ً بانِ بارگاہ ہی سے کہہ دستے ہیں، وہ اوروں کو سنا دیتے ہیں، اور بذیعہ اشتہارات ومنادی اعلان کرادیتے ہیں، فداوندِ عالم کوالیا کیا کم ہمھلیا ہے، کہوہ ہرکسی سے کہتا پھرے، وہاں بھی یہی ہوگا، کہ اپنے مقربوں سے اور خواصوں سے فرمائے اور وہ اوروں کو پہنچا ئیں۔ایسے لوگوں کو اہلِ اسلام "انبیاء" اور 'بیغیم' اور' رسول' کہتے ہیں؛ لیکن دنیا کے تقرب اور خواصی کے لیے سرایا اطاعت ہونا ضرور ہے، اپنے خالفوں کو اپنی بارگاہ میں کون گھنے دیتا ہے؟ اور مسندِ قرب پر کون قدم رکھنے دیتا ہے؛ اس لیے ضرور ہے، کہ وہ مقرب، جس پر اسراروما فی کون قدم رکھنے دیتا ہے؛ اس لیے ضرور ہے، کہ وہ مقرب، جس پر اسراروما فی الضمیر آشکارا کیے جائیں، یعنی اصولِ احکام سے اطلاع دی جائے، ظاہر وباطن میں مطیع ہو؛ مگر جس کوخدا وندِ علیم وجیر باعتبارِ ظاہر وباطن مطیع وفر ما نبردار

سمجھے گا، اس میں غلطی ممکن نہیں؛ البتہ بادشاہانِ دنیا موافق ونخالف، ومطیع وعاصی، ومخلص ومکار کے سمجھنے میں بسااوقات غلطی کھاجاتے ہیں؛ مگر خدا تعالیٰ کی درگاہ کے مقرب بوجہِ عدم امکانِ غلط نہی ہمیشہ مطیع ومقرب ہی رہیں گے۔ نظر بریں بہلازم ہے، کہانبیاء معصوم بھی ہوں'۔ اعجازِ قرآن کریم پر گفتگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''علاوہ ہریں عبارتِ قرآنی ہر کس وناکس رند بازاری کے نزدیک بھی اسی طرح اور عبارتوں سے متاز ہوتی ہے، جیسے کسی خوش نویس کا خط بدنویس کے خط سے، چرجیسے تناسبِ خدو خالِ معثوقاں اور تناسبِ حروف خوش نویساں معلوم ہوجا تا ہے، اور پھر کوئی اس کی حقیقت اس سے زیادہ نہیں بتاسکتا، کہ دکھ لویہ موجود ہے۔ ایسے ہی تناسبِ عبارتِ قرآنی ...... ہر کسی کومعلوم ہوجاتا ہے، پھر اس کی''حقیقت''اس سے زیادہ کوئی نہیں بتلاسکتا، کہ دکھ لویہ موجود ہے'۔

معجزہ ''شق قمز' پر بطلیموسی یا جدید فیٹا غوری فلکیات کی روسے جواعتراضات ہوسکتے تھے،اس پر مفصل اور فاضلانہ گفتگو کے بعد اِس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے کہ: کوئی صاحب فرماتے ہیں کہ: اگر انشقاقِ قمر ہوا ہوتا، تو سارے جہاں میں شور پڑ جاتا، تاریخوں میں لکھاجاتا ہجریفرماتے ہیں:

''علاوہ ہریں طلوعِ قمر کے تھوڑی دیر کے بعد بہ قصہ واقع ہوا؛ اِس لیے کہ جبلِ حراکے دونوں گلڑوں کے بیچ میں حائل ہوجانے کا مذکور ہے، اِس صورت میں مما لکِ مغرب میں تو اُس وقت تک عجب نہیں طلوع بھی نہ ہوا ہو، اور ابعض مواقع میں عجب نہیں کہ ایک ٹکڑا دوسرے ٹکڑے کی آڑ میں آگیا ہو، اور اس لیے انشقاقی قمراس جا پر محسوں نہ ہوا ہو، ہاں! ہندوستان میں اس وقت ارتفاع قمرالبتہ زیادہ ہوگا اور اس لیے وہاں اور جگہ کی نسبت اس کی اطلاع کا زیادہ

احمّال ہے؛ مگر جیسے اُس وقت ہندوستان میں ارتفاعِ قمر زیادہ ہوگا، ویبا ہی اُس وقت رات بھی آ دھی ہوگی۔اور ظاہر ہے کہ اس وقت کون جا گما ہوتا ہے۔ سوا اِس کے ہندوستانیوں کو قدیم سے اس طرف توجہ نہیں تھی، کہ تاریخ کھا کریں، بایں ہمہ تاریخوں میں وارد ہے، کہ یہاں کے ایک راجہ نے ایک رات بیوا قعہ بھی خود دیکھا تھا''(ا)۔

یہ 'مشتے نمونے ازخر وارے' ہے، پوری کتاب کا حال یہی ہے، کہاسے پڑھ کر دل کواظمینان کی دولت میسر آتی ہے، اور قلب ود ماغ کے در پچے کھلتے ہیں (۲)۔
شاید ایسی ہی کتابوں، یعنی ججۃ الاسلام اور تقریر دل پذیر کے ابتدائی قابل شار حصہ کے مطالعہ نے ہی علومِ اسلامیہ کے ایک مخصّص کوعلوم نا نو تو گ کے متعلق رائے اور تبھر وان الفاظ میں ظاہر کرنے کے لیے آمادہ کیا ہو:

'' آج علومِ قاسمیہ، جو تحریری شکل میں ہے، اُس کے متعلق ایک عام رائے ہے، کہ بہت دقیق اور بہت ہی ثقیل ہیں، جب کہ میں نے ہمت کر کے پڑھنا شروع کیا، تو معلوم ہوا، کہ انتہائی آسان اسلوب، روانی اور تسلسل کے ساتھ الی تحریریں دیکھنے کو کم ملتی ہیں''")۔

<sup>(</sup>١)مفتى حُدَقى عثاني ،تصريه (الهند: مكتبه سعادت، سهارن پور، يو يي ،٢٠١٢ء )،ص ٢٠٣- ٢٠٥٠\_

<sup>(</sup>٢)ايضاً۔

<sup>(</sup>٣) صاحبز ادهٔ حکیم الاسلام ڈاکٹر محمد اعظم، سابق پر وفیسر شعبهٔ علومِ اسلامیہ مسلم یو نیورٹی علی گڈھ، ماہنامہ ندائے دارالعلوم دیوبند، (جولائی - تا - تتمبر) ،ص: ٦٨ -

تىسراباب: ئەروپىن ئىلم كالام جىرىدىر ئاكى بىخىڭ ايك بىخىڭ

## حاصل گفتگو

انیسویں صدی کے نصفِ آخر سے بیصدا بلند ہونا شروع ہوئی، کہ ایک نیاعلم کلام وضع ہونا چاہیے؛لیکن اِس کامقصود کیا تھا، بقول حضرت تھانو گُ:

''مقصودا کثر قاتلین کاعلم کلام جدید کے مطالبہ سے یہ ہوتا ہے کہ شرعیاتِ علمیہ وعملیہ ، جو جمہور کے منفق علیہ ہیں اور ظواہر نصوص کے مدلول اور سلف سے محفوظ ومنقول ہیں، تحقیقاتِ جدیدہ سے اُن میں ایسے تصرفات کیے جائیں، کہ وہ ان (جدید) تحقیقات پر منظبق ہوجاویں، گوان تحقیقات کی صحت پر مشاہدہ یا دلیلِ عقلی قطعی شہادت نہ دے۔ سویہ مقصود ظاہر البطلان ہے۔ جن دعوں کا نام تحقیقاتِ جدیدہ رکھا گیا ہے، نہ وہ سب تحقیق کے مرتبہ کو پہنچ ہو کے ہیں؛ بلکہ زیادہ حصہ اُن کا تخمینیات وہ ہمیات ہیں، اور نہ اُن میں اکثر جدید ہیں؛ بلکہ فلاسفہ متقد مین کے کلام میں وہ فہ کور پائے جاتے ہیں، اور ہمارے متحکمین نے اُن پر کلام بھی کیا ہے۔ چناں چہ کتب کلا میہ کے دیکھنے سے اس کی تصدیق ہوسکتی ہے۔ "(ا)۔

البتة اصولوں کا فروع پراور دور حاضر میں پیش آمدہ تحقیقات پراجراو إنطباق کے لحاظ سے علم کلام جدید کے تدوین کی ضرورت تھی۔لہذا جب اِس حیثیت سے غور کیا گیا، کہ اِس ضرورت کی تکمیل کی کسے توفیق ملی، تو معلوم ہوا، کہ اِس کے واضع ومدوّن کے طور برصرف دونا م پیش ہو سکتے ہیں:

<sup>(</sup>الهند: مطبع الامت حضرت تقانوى الام**نتا بات المفيد ة عن الاشتبابات الحديده** (الهند: مطبع النظامي ، كانيور، د.ط، ۱۳۲۳ و) من ۲۰

(۱) الا مام محمد قاسم نا نوتوی گن (۲) حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھا نوی گرون دونوں ہی اماموں کے کام دورِحاضر (۲۱رویں صدی عیسوی) میں کیساں طور پر اطلاقی درجہ رکھتے ہیں، اوراپنی اہمیت اورا فادیت میں بےنظیر ہیں؛ اگر چہان کے کام کی حیثیت اورنوعیت بالکل جدا گانہ ہے۔

کیام الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوئ کا فرضِ منصبی ، ایسامحسوس ہوتا ہے کہ اسلام کی داخلی بناؤں کی حفاظت تھی ، جس کی مضبوطی کے لیے حسب ضرورت فنون میزانیہ اور مسائلِ عقلیہ بیان فرمائے جاتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ اِس موضوع پر متعدد مستقل تصانیف کے علاوہ حسبِ موقع حکیم الامت کے ہاتھوں حضرت نا نوتو گ کے طویل اور مشکل مضمون بھی نشر ہوئے ، اور ملفوظات کے ذریعہ اصولِ نا نوتو گ کا اجرا بھی کثرت سے ہوا۔ نیز یہ بھی ہوا کہ خود حضرت تھا نوگ کے بعض فکری مضامین پر حضرت نا نوتو گ کی بیان کر دہ تفصیلات دیکھے بغیر حل کر لینا آسان نہیں ؛ لیکن با وجود اِس کے جو چیز حضرت نا نوتو گ کو اولین و آخرین میں ممتاز کرتی ہے، وہ اصولوں کی تہوں کے دو بین اور اُس کا طریقہ کا رہے۔

# تبسراباب: ندوین علم کلام جدید برایک بحث

جدید چیلنج کے حوالہ سے حضرت نا نوتو گ کے ذریعہ مدا فعت کا تعارف ہونے کے لیے ضروری ہے، کہ مغرب سے اُٹھنے والی تحریک'' اِصلاحِ مذہب'' کی تاریخ اور تدریجی اِ رتقا پرنظر ہو؛ کیوں کہ بیروہ تحریک ہے، جس نے اصلاً تو عیسوی مذہب کی بنیا دوں کو ہلایا تھا؛ کیکن اُس کے اثر سے عالم اسلام کی فضا بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکی تھی۔ بیاسی کا اثر تھا کہ بعض مسلمان مفکروں نے مغربی اصولوں کو پیانہ بنا کراسلام میں اصلاح مذہب کا تجربہ شروع کر دیا تھا، بغیر اِس کے کہ اُن اصولوں کی قطعیت کواِ طلاق کی صحت کو ہر کھتے ،اور اِعتر اض کے مبنیٰ ومنشا پر دلیل کے مطالبہ کو بےاد بی نہ سمجھتے؛ بلکہ اُن کے نساد، یا مواقع إجرا کی بےاحتیاطی کی نشاندہی کرتے۔ إصلاحِ مذہب کی تحریک اور نشأ قِ ثانیہ کے زیر اثر تہذیب نو کی تشکیل ،مغرب میں بید دونوں با تیں تقریباً ایک ساتھ شروع ہوئی ہیں، جن کے تحت پنینے والے افکار صدیوں کی جد وجہد، عمل ور دِعمل کے بعد اٹھار ہویں صدی میں اینے عروج کو پہو نیے، انیسوں صدی میں بشمولِ ہندوستان، تمام عالم میں پھیل گئے۔ پھر بیسویں، اکیسویں صدی عیسوی میں جو کچھ نئے مسائل پیدا ہوئے ،اوراحوال کی تبدیلیاں نظر آئیں ،وہ اِن ہی الثهار ہویں صدی عیسوی والے مغربی اصول وافکار کا توسیعہ ہیں۔ مذکورہ صدیوں کے افکار کے تحت پیدا ہونے والے مسائل جوحضرت نا نوتو گ کی تحقیقات اور اِصلاحات سے تعلق رکھتے ہیں، اور ہمارے موضوع سے راست متعلق ہیں، اُن ہی افکارومسائل کے تناظر میں عصرِ نا نوتو گ سے زمانۂ حال تک کا جائزہ ہم کو اِس نتیجہ تک پہونیجا تا ہے کہ:

🖈 گزشتہ ڈیڑھ سوسال کے عرصہ میں تدوینِ علم کلام جدید کے لیے جن مسلمان مفکروں نے اپنے اپنے فہم ورجحانات کے تحت نہایت درجہ کاوش کی اور بڑی مختیں أُرُّهَا ئيں،ان ميں سرسيداحمد خال،علامة بلي نعماني،اور ڈاکٹرا قبال کے نام بہت نماياں ہیں؛لیکن اِن کے کام کی نوعیّتوں کا جائزہ لینے پریہ حقیقت سامنے آتی ہے، کہ سرسید احمد خال، اور علامہ بلی نعمانی تو دوایسے نام ہیں، جنہوں نے مقصود کی مخصیل کے لیے طریقئهٔ کاراوراصول؛ دونوں کےاختیار کرنے میں غلطی کھائی؛ اِس لیے اِن کی کاوشوں کے نتائج غلط اور مغالطہ آمیز برآمد ہوئے۔رہے اِ قبال، تو اُن کا طریقۂ کاراگر چہ بہ ظاہر درست معلوم ہوتا ہے؛لیکن ایسامحسوس ہوتا ہے، کہ سیح اصولوں کےاستعال اور شرعی حدود کی مختاط رعایت اُن سے نہ ہوسکی،جس کی وجہ سے اُن کی تحریریں ذاتی ذوق اور وجدانی درجہ تک محدودر ہیں ،اورمسائل کےحل کے واسطے نتیجہ خیز ثابت نہ ہوشکیں۔ 🖈 اِن کےعلاوہ تین نام ایسے ہیں، جن کی تحریریں علم کلام جدید کی تروین کی حیثیت سے تو نہیں ہیں؛ کیکن بہ حیثیت حکیم اور متکلم اُن کے کام بہت نمایاں ہیں: (۱) شیخ الاسلام حضرت مولا ناشبیراحمه عثا فی ً، (۲) حکیم الاسلام حضرت مولا نا قاری محمه طيب صاحبٌ، (٣) حضرت مولا ناعبدالباري ندويٌ (١) \_

<sup>(</sup>۱) علامة ثبيراحمة عثماثی کی تصنیف''العقل وانقل'' يحکيم الاسلام قاری محمد طيب صاحب کی تصانيف''سائنس اور اسلام''،''اسلام کا اخلاقی نظام'' اور''ايک قرآن' له (۳) حضرت مولانا عبدالباری ندوی کی تصنیف'' نمذ ب وسائنس'' اور' تلخيص الامنتابات الحمفيدة عن الاشتبابات الحبديدة''نهايت اجميت کی حامل بيں' البته بيضرور همائنس'' اور''نذب اور عقليات'' بين صحيح اصولوں کے إجراو إطلاق بين متعدد موقعوں پر اُن سے که'' نذوج وسائنس' ور'ندب اور عقليات' بين صحيح اصولوں کے إجراو إطلاق بين متعدد موقعوں پر اُن سے تسامح واقع ہوا ہے ، اوراُن کے قلم کوزلت بيش آئی ہے۔

۔ دوسری طرف دورِ حاضر کے تین مفکرایسے ہیں، جنہوں نے خود کواد عائی طور پرعلم کلام جدید کے مدوِّن کی حیثیت سے پیش کیا ہے: (۱) جناب شہاب الدین احمہ ندوی، (۲) جناب وحیدالدین احمد خال، (۳) پروفیسر راشد شاز۔

#### كلام جديدكے واضع اور مدوِّ ن:

لیکن علم کلام جدید کے مرقِ ن کی دریافت کے حوالہ ہے، جب ہم مفکرین متعلمین کی تمام کاوشوں کا تجزیہ کر کے دیکھتے ہیں، تو ۱۹ رویں صدی کے ساتویں عشرہ سے، یعنی سرسید کے 'تبیین الکلام فی تفسیر التوراة و الانجیل علی ملة الاسلام" پرمقد مات عشرہ (۱۸۵۷ء کے معاً بعد) ''احکام طعام اہل کتاب' کی تالیف (۱۸۲۱ء)، انگلتان کا سفر (۱۸۲۹ء) خطبات احمد یہ کی تصنیف (اپریل تالیف (۱۸۲۱ء)، انگلتان کا سفر (۱۸۲۹ء) خطبات احمد یہ کی تصنیف (اپریل محکماء)، ''تہذیب الاخلاق' کا اجرا (تمبر ۱۸۵۰ء) سے لے کر (یعنی اُس وقت کے کر جب بیاعلان کیا گیا تھا، کہ 'قدیم علم کلام فلسفہ حال کے مقابلہ میں کچھ کام نہیں دے سکتا، دورِحاضر میں جناب وحیدالدین احمد خال اور پروفیسرراشد شاز کی تمام ریفار میشن پرمشتمل تحریریں اور Enlightenment و فجر جدید (نئ صبح) کی کی تمام ریفار میشن فرہور پذیر ہونے تک، اِس موضوع کا تفصیلی جائزہ می ظام ہر کرتا ہے، کہ علم کلام جدید کے واضع و مرقِ ن کے طور پرصرف دونام پیش کیے جاسکتے ہیں: (ا) اِمام محمد قاسم نا نوتو گی، (۲) حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نوگ ۔

اِن دونوں ہی اماموں کے کام دورِحاضر (۲۱ رویں صدی عیسوی) میں کیساں طور پر اِطلاقی درجہ رکھتے ہیں، اور اپنی اہمیت اور افا دیت میں بے نظیر ہیں؛ اگر چہان کے کام کی حیثیت اور نوعیت بالکل جداگانہ ہے۔ پھر جہاں تک اِن سے اِستفادہ اور عصر حاضر میں اطلاقی حیثیت دینے کی بات ہے، تو اِس حوالہ سے حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نوی کی کلامی تحریرات کا سمجھنا اور سمجھانا نسبتاً آسان ہے، جب کہ اِمام محمد اشرف علی تھا نوی کی کلامی تحریرات کا سمجھنا اور سمجھانا نسبتاً آسان ہے، جب کہ اِمام محمد

قاسم نا نوتو کُ کی کلامی تحریرات کاسمجھنامشکل سمجھانا اُس سے بھی زیادہ مشکل اور اِطلاقی حیثیت میں علم کلام جدید کانمائندہ با در کرانے کا مرحلہ تو اُس کے بعد ہی کا ہے۔ الا ما م محجمہ قاسم النا نوتو کیؓ:

اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ: جہاں تک الا مام محمہ قاسم النا نوتو کی کے مدونِ علم کلام جدید ہونے کی حیثیت کا تعلق ہے، تو اُن کی یہ حیثیت اہلِ بصیرت کی نظر میں اُن کے عہد میں تو یقیناً مسلم تھی؛ کیوں کہ جب تک حضرت نا نوتو کی باحیات رہے؛ حضرت کی ذات، حضرت کی ذات، حضرت کی خریخود ہرسوال کا جواب ہوتی تھی، اور اِسی لیے ایخ عہد میں شعبۂ علم کلام میں اُن کا حجۃ اللّٰہ فی الارض ہونا مسلم تھا؛ لیکن آپ کے وصال کے بعد ذات ولسان کے ذریعہ آپ کا فیض مسدود ہوجانے کے باعث، قلوب کی شفی آپ کی تصنیف کردہ کم ابوں اور باقی ماندہ تحریروں سے ہی ہوسکتی تھی۔ تحریریں اخص الخواص کے لیے:

مگر کتابوں اور تحریروں کے حوالہ سے بڑی مشکل یہ پیش آگئی، کہ علومِ قاسم سے استفادہ، اُفہامِ عامہ کیا جارہ اُفہامِ خاصہ کی بھی رسائی سے باہر محسوں کیا جارہ اُفہامِ خاصہ کی بھی رسائی سے باہر محسوں کیا جارہ اُفہام صرف اخص الخواص ہی کی دسترس میں آسکتے ہیں؛ البستہ اِس حوالہ سے ذیل کے امور اربعہ محوظ رہنا ضروری ہیں:

(۱) ایک تو ہیں حضرتؓ کے بیان کردہ اصول، یعنی حقائقِ اشیاء اور موجودات ومحسوسات کے اصولوں سے قواندن کلی اور براہینِ قطعی کا اِستنباط، پھراُن کے اجرا واطلاق کی وسعتوں کا نمایاں کرنا۔ تو اِس باب میں حضرت کے یہاں ایک کھلی گفتگو (Open disscussion) پائی جاتی ہے، اور بید حصہ زمان ومکان اور قدیم وجدید کی حد بندیوں سے بالاتر ہے۔

(۲) دوسری گفتگو مسائل سے متعلق ہے۔ اِن میں کچھ اِطلاقی ہیں، کچھالیمی

ہیں کہ آئندہ عصری تحقیقات کے صحت وسقم کو پر کھنے میں، اُن سے مدد کی جاسکتی ہے۔ پچھالیمی ہیں جنہیں عام کرنا مناسب نہیں۔

(۳) مسائل، دلائل اوراصول؛ ہر لحاظ ہے بعض بحثیں الیمی ہیں، کہ وہ زمانہ کی عین ضرورت ہیں۔ اور بعض الیمی ہیں، کہ مفکرین نے جب اپنے رجانات کے زیراثر اُن پر گفتگو کی، تو اُن کی ناقص تفہیم نے مغالطے بیدا کردیے، جن کی زوشری مسائل کی تعبیرات تک پر پڑی؛ لیکن یہ بحثیں ایک تو اپنی ذات ہے، ہی مشکل ہیں۔ پھر جب حضرت نا نوتو کی نے اِن کے واسطے سے اہم مقاصد شرعیہ کی تفہیم فر مانی چاہی ہے، تو چوں کہ عام عقول اور طبائع اِن بحثوں کے حوالے سے اُن عالی مقاصد تک پہو نچنے میں بے بس، اور حضرت کے طرز استدلال سے نامانوس تھیں؛ اس وجہ سے اُن کے لیے یہ جشیں اور مشکل ہوگئیں۔

(۲) چوں کہ حضرت کی اکثر تحریروں میں متذکرہ بالاسب ہی قسمیں مخلوط ہیں۔
مثلاً ایک ہی تحریر میں جہاں مسکہ ایسا ہے، کہ اجتہادی اور طنی ہونے کی وجہ سے اُس پر
ایسا جزم کہ دوسر نے فریق کو باطل سمجھا جائے، درست نہیں، اور اُس کی اشاعت، عوام
کاعقیدہ خراب ہونے کے اندیشہ کی وجہ سے مناسب نہیں، وہیں اُس میں جاری کردہ
اصول، دلائل، اِستنباط، ایسے اہم ہیں کہ جن کی عصرِ حاضر میں شخت ضرورت ہے۔ مثلاً
رسالہ''ساعِ موتی'' میں بحث کے دوران طبعیات کا مسئلہ بیان ہوا ہے، کہ آواز کو
کھیلانے اور دورتک پہونچانے کی ذمہ دار ہوا ہے، جوموسل (Conducter) کا
کام کرتی ہے؛ لیکن یہ اِستنباط نہا ہے اُس کا مطالعہ کر دہ علت اور طریقہ اِستنباط، جسے حضرت نے ذکر کیا ہے، اگر کوئی
اُس کا مطالعہ کر لے، اور طبعیات کے مسائل کی ضروری درجہ میں اطلاع رکھتا ہو،

\_\_\_\_\_\_ (۱) دیکھیے :امام محمد قاسم نا نوتو ی، جما**لِ قاسی**،ص:۹\_

نیز فلسفہ سے بھی مناسبت ہو، یا صرف فلسفہ سے ہی مناسبت ہو، تو حضرت کی بی<sup>گفتگو</sup> دیگرمتعددمسائل میں بھی اُس کی رہبری کرے گی۔

اِن مٰدُورہ امور اربعہ کے باعث حضرتؓ کی پیش کردہ تحقیقات کو حضرتؓ کی وفات کے بعد اِفہام وتفہیم اور اِجرا واطلاق کی حیثیت سے روائے دینا اور اُنہیں عام کرنا، نہ صرف یہ کہ کوئی آسان بات نہ تھی؛ بلکہ ہر طبقہ کے لیے قابلِ فہم بنانے کی ضرورت میں بھی کلام تھا۔ اور یہ بی وجہ تھی کہ شریعت کے مزاحم افکارکو پر کھنے کے لیے کسوٹی کا درجہ رکھنے والے کلامی اصول ہر اور است حضرتؓ کی تعبیر میں پیش ہونے کے بجائے علوم قاسم سے مناسبت رکھنے والے حضراتؓ کے زبان و بیان میں، یعنی ترجمانانِ نا نو تو ک کے تعبیر اتی اسلوب میں پیش کیے گئے۔ اِس لحاظ سے جن اخص الخواص حضراتِ مستفیدین کی، یا اُن کے بعد آنے والے اُخلاف صالحین کی تحریر یں، یا اِفادات ہمارے سامنے ہیں، (جن کے ساتھ حضرت نا نو تو گ کے کلامی اصولوں، یا یا فادات ہمارے سامنے ہیں، (جن کے ساتھ حضرت نا نو تو گ کے کلامی اصولوں، یا اُسلوب کی ترجمانی کسی بھی درجہ میں منسوب ہے )، اُن حضرات پر اور اُن کی تحریروں پر مسلول کی ترجمانی کسی بھی درجہ میں منسوب ہے )، اُن حضرات پر اور اُن کی تحریروں پر اگر ہم نظر ڈالیس، تو ذیل کے نتائج سامنے آتے ہیں:

کان میں اولاً حضرت کے خصوصی تلامدہ ، مثلاً حضرت مولانا عبدالعلی صاحب میر گئی ، مولانا فخر الحسن صاحب گئلو ہی ہیں۔ اِن حضرات کی کاوشوں میں حضرت مولانا عبدالعلی صاحب میر گئی گئی کی ''برا ہین قاسمیہ' ، تو ایک کلمل تصنیف ہے ، جس میں بیان ، معانی ، طرزِ استدلال اور خاص طور سے اصولوں پر گفتگو، اُن کی تجرِ تی ، اور اُن کا اِجرا ، مید پورا کا پورا کا پورا حکمت اور کلام پر مبنی طریقہ حضرت نا نوتو گئی ہی کاعکس اور پر تو ہے ، اور خود یہ تصنیف بھی حضرت نا نوتو گئی کی مدایت ، نگرانی ، اور اِفاضۂ توجہ سے حضرت کے خود یہ تصنیف بھی حضرت نا نوتو گئی کی مدایت ، نگرانی ، اور اِفاضۂ توجہ سے حضرت کے زمانہ ہی میں منظرِ عام پر آ چکی تھی۔

اور جہاں تک حضرت مولانا فخر الحسن صاحب گنگوہی کے ذریعیہ' تقریر دل پذیر' پر کیے گئے کام کا تعلق ہے، تو وہ فلسفہ، ریاضی، اصولِ طبعی کے ماہراہلِ علم کے لیے، بعض إشارات، ہدایات، عنوانات، موضوعات کی تعیین اور نہایت مختصر حواشی پر مشمل نوعیت کا کام تھا، جوتشر کے وقصیل، تفریع وقطیق کامقتضی تھا، اور ہے۔ امام نا نو تو کی کے اصول وا فکار اور اُخلاف ِ صالحین:

ہے۔ اِس دور میں علامہ شہراتھ عثائی ، علامہ ابراہیم بلیاوی اور عیم الاسلام قاری مجمد طیب صاحبؓ کی شخصیات اور عثائی ، علامہ ابراہیم بلیاوی اور عکیم الاسلام قاری مجمد طیب صاحبؓ کی شخصیات اور تضنیفات ہیں، جن کے ذریعہ حضرت نا نوتو کی کے علوم منتقل ہوئے۔ چنال چہ مجموعہ ''لعقل والعقل'' میں شامل بعض مقالے ،''سائنس اور اسلام'''اسلام کا اخلاقی نظام'' اِس بات کا ثبوت ہیں، کہ طریقۂ استنباط، طرزِ استدلال اور عقلی اصولوں کے اجراکا پورا ہیرامیٹر اِن حضرات نے حضرت نا نوتو کی کا اخذ کیا ہے۔ پھر جب تک اِن عارفینِ علوم قاسمی کی ذوات موجود رہیں، یعنی حضرت کی کتابیں اور رجال دونوں ساتھ ساتھ رہے، کوئی دفت محسوس نہیں ہوئی؛ لین اِن حضرات کے دنیا سے زخبِ سفر باندھ لینے کے بعد، اب مشکل پیش آنے گئی۔

ہوجا تا ہے، جس میں حضرت مولانا محمہ سالم القاسمی دامت برکاتہم اور مفتی سعیداحمہ پالن پوری مدخلدایسے عالم ہیں، جن کے بعض خطابات اور مضامین میں حضرت نا نوتو گ کے اُن اصولوں کے انطباق کی جھلک نظر آتی ہے، جواب نادر ہوتے جارہے ہیں۔

انیسویں اور بیسویں صدی عیسوی کے بیآ حادِ امت سے یا ہیں، کہ جن کی تحریرات وافادات میں حضرت نا نوتو گ کے بعض کلامی علوم، یا اصولِ کلامیہ کی مثالیں

اورنمونے اورا حوالِ زمانہ ومسائلِ حاضرہ میں اُن کی تطبیقات وتفریعات، إجرا وإطلاق موجود تھے، یا ہیں <sup>(۱)</sup>؛ مگرتح ریہ سے بڑھ کر اِن کی شخصیتیں نیابت اورنمائندگی کی ضامن ہیں۔إن اخص الخواص شخصیات اوراُن کی تعبیرات کے بعد ، پھروہی دشواری ؛ کیوں کہ اب دورِ حاضر میں اِن حضرات کی جانشینی دیکھیے ،تو کہیں نظر نہیں آتی ۔ گویا رجال نہیں رہے،صرف کتابیں رہ گئیں۔اور کتابوں اورتح بروں سے اِستفادہ کے باب میں پیش آنے والی مشکلات کا ذکر، ہم امورِار بعہ کے ذیل میں کرآئے ہیں۔ایسی صورت میں جو بات قرن اول کے بعد مشکل محسوں کی گئی تھی ، وہ قرن رابع میں ضرور مشکل تر ہو گئی ہوگی؛لہٰذاحضرتُ کاعلم کلام جدید کا واضع اور مدقِ ن ہونا، گوفس الامری واقعہ ہی،جس کا ذکرعلامہ شبیراحمرعثانی نے بہت قوت کے ساتھ کیا ہے (۲)۔اورتر جمانوں کے بتانے کے مطابق حضرت نا نوتو کُ کےعلوم کی اہمیت اور جیرت انگیزی، نیز اِستدلالِ عقلی کا نہایت اعلی اور انو کھامعیار بھی معلوم ہواہے؛ کیکن اب صورتِ حال بیسا منے آگئی ، کہ ہمارے سامنے صرف کتابیں ہیں،اور حضرت کے **ن**دکورہ اوصاف مسلّم ہونے کا باوجود، نەاصولوں كاپية، نەدلائل كا؛ كيوں كەلم كلاجدىدىكە ئىعلق مسائل اوراصول إن كتابوں کےحوالہ سے حالات حاضرہ کے تنا ظر میں بھی آ شکارانہیں ہوئے ۔

(۱) البتہ اِس موقع پر یہ بات نظر انداز کرنے کے قابل نہیں ، کہ حکیم الامت حضرت تھانو کی نے حضرت نانوتو کی کے ذکر کر دہ بعض جزئیوں سے اصولوں کی نشاند ہی اور بعض اصولوں سے جزئیات کی تفریع ، اسی طرح مسائل پر بحث و تحجیم اور بعض موضوع سے متعلق حضرت گا پورامضمون تک ذکر کر دینے کے حوالے سے علوم اور اصول کی جمث و تحجیم اور بعض موضوع سے متعلق حضرت تھانو گئے نے فر مائی ہے ؛ وہ کسی اور مصنف و مفکر کے یہاں د کیمنے کوئیں ملتی ، یہاں تک کہ اب بیصورت حال ہے ، کہ حضرت نا نوتو گئی گئے تخصیت اور رائن کے علوم کے جے تعارف و تشریحات کے لیے حضرت تھانو گئی کی تضیف اور کی ساتھ کی تام فراحس کیلا نی کی تصنیف کے واسطہ بنانا تقریباً ضروری ساہوگیا ہے ۔ اس کا ایک جیرت انگیز نمونہ ہیہ کہ مولا نا مناظر احسن گیلانی کی تصنیف ''سوائح قاسمی'' کا ، حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب نا نوتو گئے کے ذریعہ کسمی گئی ''سوائح قاسم'' کے بعد سب سے بڑا ماخذ تصانیفِ حکیم الامت ، خصوصاً مواعظ وملفوظات ہیں'' ۔

کامھی گئی ''سوائح قاسم'' کے بعد سب سے بڑا ماخذ تصانیفِ حکیم الامت ، خصوصاً مواعظ وملفوظات ہیں'' ۔

کام کیکھی گئی ''سوائح قاسم'' کے بعد سب سے بڑا ماخذ تصانیفِ حکیم الامت ، خصوصاً مواعظ وملفوظات ہیں'' ۔

کام کیکھی : العقل والفقل ۔

اصول نانوتوي أشكار كيون نه هوئي:

یہاں میسوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہوا؟

جواب اِس کاممکن ہے یہ ہوکہ: اِس کی وجہ غالبًا امت پر شفقت ہے، کہ اُن کے دین کی حفاظت کے لیے جن تعلیمات کی اور جن حقائق اور اصول کے شائع کرنے کی ضرورت تھی، اُن ہی کو اہمیت واولیت دی گئی۔ اُن کی تشریحات بھی ہوئیں اور اشاعت بھی، ہر طبقہ میں عام کرنے کی فکر وسعی بھی، اور عام فہم بنانے کی کاوش بھی۔ معروضات ذیل اِس امر کی وضاحت کے لیے انشاء اللہ! کافی ہوں گی: مہر وجہ:

الا مام کے ذریعہ کھولے جانے والے عقدے اُفہام عامہ کی گرفت سے باہر سے ،اوراُن کی فہم و تفہیم کی ضرورت کے باب میں اہلِ علم کو بھی کسی قدر ہی کچا ہوئے تھی۔ عہدِ ما نوتو کی میں حضرت نا نوتو کی کی تصنیفات کے ذریعہ کلامی مسائل کے جس قسم کے عقد سے کھولے جارہے تھے،ا فہام عامہ کی گرفت سے باہر ہونے کی وجہ سے صرف اخص الخواص کا ہی ایک طبقہ تھا، جو اُن کی اہمیت کو یہی نہیں کہ محسوس کر رہا تھا؛ بلکہ اُن کی افادیت کے بیشِ نظر اِس بات کا خیال اِس طبقہ کو ہمیشہ رہا، کہ جب بھی ضرورت داعی ہو؛ زمانہ حال میں، یا مستقبل میں؛ حالات کے اِقتضا کے ہموجب عقل وَفہم سے قریب کر کے اُنہیں پیش کیا جائے (۱)؛ مگر جب تک اُن مباحث کا تحل نے کیا جاسکے،اُس وقت کر کے اُنہیں پیش کیا جائے۔اُس وقت

<sup>(</sup>۱) اور جب جب جب درجہ میں ضرورت داعی ہوئی، پیش بھی کیا۔ چناں چہ شخ الہندمولا نامحمود حسن ، علامہ شیر احمد عثاثی ، علامہ ابراہیم بلیاوی اور حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب گی مخصوص کاوشیں ، اِس کا شوت ہیں ، تر تیب وار اِن کاوشوں کے نمونے کتاب '' ججۃ الاسلام'' کے مقدمہ میں قاری محمد طیب صاحب ؓ کے ، علامہ ابراہیم بلیاوی سے صلِ مطالب کی غرض سے اِستفادہ کے لیے جُہدِ بلیغ میں ۔ اور حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب ؓ کے دوکا موں میں : (الف) مولانا اِشتیاق صاحب ؓ کے ذریعہ کرایا گیا اہم کتابوں کی تشریحات کا کام ۔ (ب) المجمع الامام النانوتوی کی تجویز ، جس کاعملی ظہور حضرت قاری صاحب ؓ کی وفات سے تقریباً ۱۰۰۰ رسال کے بعد ہوں کا۔

تک إس امر پراصرارنه کیا جائے، که حضرت ہی کے زبان، بیان اور طریقهٔ استدلال کا اجرا واشاعت ہو۔ اگر چہ اجمالی طور پر یہ بات ابتدائے رسالہ میں ''باب ٹانی'' کے تحت تصنیفاتِ امام کے تعارف کے ذیل میں آچکی ہے؛ لیکن یہاں اُن تصانیف سے دقیق ترین مباحث کے بعض نمونے پیش کیے جاتے ہیں، تا کہ یہ معلوم ہوجائے کہ یہ کوئی تخمینی بات، یا محض مطالعہ کرنے والوں کی شہادت نہیں ہے؛ بلکہ اِس کا اِظہار واقر ارخود اِن تصانیف میں موجود ہے۔ چنر نمونے ملاحظہ ہوں:

### چندمثالیں:

#### ىپلىمثال:

حضرت مولا نا عبدالعلى صاحب مراهين قاسميه مين لكهة بين:

''بال کی کھال نکالتا ہوں، تواپنی موشگافیاں رائگاں جاتی ہیں، اور بات کو المجھی چھوڑتا ہوں، تواوروں کے المجھنے کی دوراندیشیاں جان کھاتی ہیں.....؟ مگر ہاں یوں سمجھ کر کہ دلی، میرٹھ وغیرہ کی پرانی تعلیم کے تعلیم یافتوں میں سے شاید کسی کی نظر ریڑ جائے.....'۔

نوعیتِ تحریراور مخاطبین کے اِنتخاب کی وضاحت صرف اِن دوسطروں سے ہو جاتی ہے۔ اِس اِقتباس سے، اور اِس کے آگے شروع ہونے والی بحث کے سرسری جائزہ سے ہی ایسامحسوس ہونے لگتا ہے، کہ کتاب کی اصولی بحثیں قابو میں آنا مشکل ہیں؛ اِلا یہ کہ کوئی بہت ہی کاوش کرے، اور خدائے تعالی کی مدداُس کے شاملِ حال ہو۔ پھر کتاب کے مطالعہ نے بھی اِس احساس کی تائید کردی۔

#### دوسری مثال:

''براہینِ قاسمیہ''،یا''جواب ترکی بہتر کی'' کےعلاوہ دوسری اہم کتاب'' قبلہ نما''

ہے۔ اِس کتاب کے صفحات ۸۰ - تا - ۲۲۸۸ کا سمجھنا نہایت دشوار ہے۔ جب کہ شنہ ۲۲۹ مراز کا بحث بھی سمجھی جاسکتی ہے، جب اِس محث پر قدیم فلاسفہ کے تمام اختلافات، ہر فرقہ کے اپنے نظریہ کے اثبات کے دلائل محث پر قدیم فلاسفہ کے تمام اختلافات، ہر فرقہ کے اپنے نظریہ کے اثبات کے دلائل براطلاع کے ساتھ اہل سائنس کی تحقیق تفصیلی طور پر پیشِ نظر ہو؛ کیوں کہ یہ ایک سادہ بحث نہیں ہے؛ بلکہ متعدد فلسفی اور سائنسی اصول اور نتائج اِس سے وابستہ ہیں۔ مذکورہ مسئلہ سے متعلق ایک نہایت مفید تذکرہ اور بالکل الگ پیرایہ میں تقریر دل پذیر میں بھی موجود ہے؛ لیکن اِس تشریح کو مصنف سے مناسبت اور طرز اِستدلال مصنف کے زبان و بیان میں سمجھنے کے لیے فکر مصنف سے مناسبت اور طرز اِستدلال کی فہم حاصل ہونا ضروری ہے۔

#### تىسرى مثال:

کتاب'' تقریردل پذیر' کا تقریباً نصف آخر سخت مشکل ہے، اور جیسے جیت آگے بڑھتی گئی ہے، مشکل تر ہوتی گئی ہے۔ ایسامحسوس ہوتا ہے، کہ جس وقت یہ بحثیں لکھی گئی ہیں، اُس کے بچھ عرصہ بعد تک بھی معدود ہے چنداہل تفکیر کوچھوڑ کر، اور بعض بحثوں کے حوالہ سے اہلِ سائنس کا اِستثناء کر کے بعض مواقع کے طرز استدلال، خصم کے مُسلَّمات سے تعرض اور پیش کردہ نتائے، یہ بتلاتے ہیں کہ وہ جدید فلاسفرز اِس کے خاطب ہیں، جنہوں نے فلسفہ کوسائنس کے تابع بنا کر فلسفہ کی پیچید گیوں کو حل کرنے کے نام پرسوفسطائی فلسفہ کی تمام گرا ہیاں، اور عقلِ جزیرہ کوسائنس کی مقبولِ عام تعبیرات میں ذہن و دماغ کے لیے قابلِ ہضم وجذب بنا کر پیش کیا ہے۔ اِن مفکروں کے ادوار، اُن کے کام، نیز اقوامِ عالم (بشمول اہلِ اسلام) پر اِن کے مفکروں کے ادوار، اُن کے کام، نیز اقوامِ عالم (بشمول اہلِ اسلام) پر اِن کے افکار کے اثر اُت، عہد نا نوتو گئی میں کھلی آئھوں نظر آر ہے تھے، اُن کا ذکر آئندہ کسی افکار کے اثر اُت، عہد نا نوتو گئی میں کھلی آئھوں نظر آر ہے تھے، اُن کا ذکر آئندہ کسی

باب میں آ رہا ہے، جس سے اندازہ ہوجائے گا، کہ حضرت نا نوتو کُ اپنی تحریروں میں کن لوگوں کومخاطب کرتے ہیں۔

عام طور پر نہ اِس قدر عامض بحثوں میں پڑنے کی عادت تھی، نہ لوگوں کو اِس امر کا اِدراک تھا، کہ سائنس اور بعض علوم جدیدہ کی بڑھتی ہوئی بیش رفت اِن اُمور میں شریعت سے مزاحت کرے گی، اورا گر مزاحت ہوئی، تو شریعت کے عقائد واحکام کو ''بین مذہبی تفہیم'، بیا سائنسی رجحان کی ترجیح کی نوبت آنے کے وقت اسلام کی اِس قسم کی بودی نمائندگی ہوگی، جس کا ظہور حضرتؓ کے زمانہ میں شاذ ونا در، خفیف طور پر ہوا، اور کوئی اعتبار حاصل نہ کر سکا؛ لیکن ما بعد از منہ میں زیادہ قوت اور کثرت کے ساتھ ہوا۔ وہ بودی نمائندگی ہیے ہوئی اور سائنسی اِکتشاف کے سامنے سپر ڈالتے ہوے مدلول مصوص مسئلہ کے ذکر کے وقت قرآن کریم کی صراحت موجود ہوتے ہوے مدلول قرآن کے بیان کو معارض سائنس مجھ کر، اور بیہ خیال کر کے کہ سائنس کا معارضہ کیوں کر ہوسکتا ہے؟، اِس قسم کے بے احتیاط اور بے نہی کے فقرے اِستعال کرنے شروع کر دوئے گئر نیا جا ہئیں'۔

وہ کیسے امور ہیں؟ اِس کی یافت کے لیے بطور مثال ملاحظہ ہو: اِصلاحِ ترجمہُ
دہلویہ۔ اِس رسالہ میں ڈپٹی نذیر احمد صاحب کی تفسیر پر حضرت تھانو گئے نے تنقیدات
فرمائی ہیں، اُن میں سے دومقامات بطور نمونے کے یہاں پیش کیے جاتے ہیں۔" قولہ'
کے تحت ڈپٹی صاحب کی تفسیر کا حوالہ ہے۔" اقول' کے تحت حضرت کی تنقید ہے:

(۱):' سور ہُ جحر، رکوع ۲ را آیت:" فی اتب عبہ شہاب مبین"، قولہ فی
(ف ا): ''جب کوئی شیطان فرشتوں کی گفتگو سننے لگتا ہے، شہاب کھینک کر
اس کو ہٹا دیتے ہیں''۔ یہ معاملات ہم لوگوں کی فہم سے باہر ہیں اور ہم کوان

میں زیادہ کا وش کرنے کی ضرورت نہیں، جوبات قرآن کے الفاظ سے سمجھ میں آتی ہے،اس کوکان دبا کرس لینا اور دل سے یقین کر لینا مسلمان کا کام ہے۔ أقول: فنهم سے باہر ہونے كااگر بير مطلب ہے، كماس كي مفصل كيفيت اورعلم معلوم نہیں، تو مسلم ہے؛ مگر اس کی کیا تخصیص ہے، جواشیا کہ ہر وقت ہمارےاستعال میں ہیں،ان کے حقائق کا احاطہ ہم کوکب حاصل ہے؟ ہم کو قوت مقناطیسی اوراس کے عجیب وغریب آثار کی حقیقت کب معلوم ہے؟ مگر ان چیزوں کے وجود کے تسلیم کرنے میں پہنیں کہا جاتا، کہ کان دبا کرس لینا اوردل سے یقین کرلیناعاقل کا کام ہے؛ حالاں کہ پیسب اموراورشبہات اور امثال اس کے اس معنی متساوی الا قدام ہیں، اوراگریپہ مطلب ہے کہ اس کے بننے میں کوئی عقلی یا نقلی اشکال ہے، تو اس اشکال کی تعیین اور محققین ہے اس کا رفع كرناحيا ہيے تھا؛ ورنداس طرح عاجز انددب كر ماننے ميں مخالفين كواعتراض اورموافقین کوتر دروخلجان پیدا ہونے کا موقع ملے گا 'البته تشابهات قرآنی جن کا ظاہر برعمل کرنابدلائل عقلی فقلی مشکل ہے،ان کواجمالاً مان لینا فرض ہے،اور جب یہاں کوئی اشکال نہیں، پھرالیی مجبوری کی بات کیوں کہی جائے ،اس میں تواینے اوپر الزام لیناہے۔

(۲) سورهٔ حم سجده ، رکوع ۲ رآیت: ''و حفظا''، قوله فی (ف ا ): بید معامله (یعنی شهاب سے شیاطین کا مارنا ) داخل اسرارالهی ہے، جن کوخدانے کسی مصلحت سے ہم برخلا ہز ہیں فرمایا۔

اقسول: اگراس میں کوئی اشکال عقلی یا نقی باتی رہتا، تو بیشک اس اعتبار سے داخلِ اسرار ہوتا، اور جب اللہ تعالی نے اپنے کلام میں اظہار فرما دیا اور کوئی اشکال بھی اس پر وار دنہیں، پھر اسرار میں کہاں رہا، اور اگر باعتبار تفصیلی کیفیت کے اسرار میں داخل کیا جائے، تو اس کی کیا تخصیص ہے، معمولی معلومات بھی

اس حیثیت سے اسرار ہی ہیں۔ یہ کیا ضروری ہے، کہ جس امریک ظاہر پرستوں کی نظر نہ پہو نچتی ہو،اس کودل تنگ ہوکر مانیں'(۱)۔

(نوٹ):ایسی مثالیں''تفسیر ماجدی''میں بھی کثرت سے ہیں۔

اگر چہالیی صورت میں میہ بات بڑی اہمیت اختیار کر جاتی ہے، کہ اس بودی نمائندگی سے اور عاجز انہ دب کر ماننے سے، اور مخالفین کو اعتراض اور موافقین کو تر دد و خلجان پیدا ہونے کے مواقع سے بچنے اور بچانے کے لیے اصولی اور استدلالی ججت ابتدا ہی میں حضرت نا نوتو گئی کی کتابوں میں قائم کر دی گئی تھی؛ لیکن عام ذوق و ذہن اس بات کا عادی نہیں تھا، کہ ایسی اصولی اور استدلالی جمت سے، جس سے بظاہر نظر فنی تحقیق نمایاں ہوتی ہو، ثبوتِ مسئلہ، جزئیات پر تفریع اور در پیش چیلنجز پر اِنطباق کر کے ان اصولوں کی قدراُس درجہ میں کرسکیں، جیسے کہ وہ ہیں۔ دوسری وجہ: دلائل مسائل میں ہمہ جہتی :

اِس قسم کی ('' تقریر دل پذیر'' جیسی ) کتابوں میں حضرت نا نوتو کی کے دلائل، شواہد ونظائر میں یک جہتی نہیں ہوتی؛ بلکہ ہمہ جہتی ہوتی ہے، اور وہ علوم وفنون کی حد بندگی سے بے نیاز ہوتے ہیں۔ اُن میں حد فاصل (Line of demarcation) قائم کرنا مشکل ہوتا ہے، کہ کہاں تک فلسفہ ہے؟ کب سائنسی گفتگو شروع ہوگئی۔ اشیا کے طبعی خواص، اگر ذکر کرتے ہیں، تو گئے بند ھے انداز پر بیان کرنے کے عادی نہیں، اسلوبِ تحریر یہ ہے، کہا گر ظاہر کرنے پر آئے، تو ایک مخضر تحریر (تین صفحات ہے بھی کم مقدار) میں مسئلہ کا شرعی حکم بھی، خواصِ ابواب اور محاورات عرب سے استشہا دبھی، روح کی حیات اور صفات کی گفتگو بھی، عمر اس حقیق کے دوران علیہ کی تحقیق بھی، کی خواصِ اس صوت (مسئلہ طبعیہ ) کی تحقیق بھی، پھر اس تحقیق کے دوران علیہ کی تلاش سے نظ مسئلہ کی دریا فت بھی، اور دریا فت شدہ مسئلہ سے نتیجہ تک رسائی وغیرہ اُمور کی وسعتیں

<sup>(</sup>۱) اصلاح ترجمهٔ د ہلویی، (الہند: فخرالمطابع ،کھنئو، د.ط، د.ت )،ص: ۷۱۔

واشگاف کر دیتے ہیں۔''ساعِ موتی''نامی ایک رسالہ ہے، احوالِ موجودہ میں وہ بحث بےضرورت ہی،'لیکن صوت (Sound) پر گفتگواورایصالِ صوت کا میکانیہ ذرا حضرتؒ ہی کے قلم حقیقت رقم سے ملاحظہ فر مائیے: بہلی مثال: بہلی مثال:

''واسطهُ وصولِ آوازِ متكلم، اورموصلِ آوازيه ہواہے''۔ پھر آواز (جواز قسم ''کیف'' ہے) کے صادر ہونے کے ساتھ ہی'' ہوامیں وہ کیفیت آ کر جاروں طرف کو پھیل جاتی ہے،اور اِس وجہ سے گوشِ سامع تک پہونج جاتی ہے؛اس لیے یہ یقین ہوتا ہے، کہ ہوا کی یہ کیک کیفیت آ واز کو یوں اڑاتی پھرتی ہے۔ اگريه کيك ہواميں نہ ہوتى ،تو په يروازِ آواز بھى يوں نہ ہوا كرتى ''۔ اِس حدتک تو بیان ہر کتاب میں مل جائے گا،خواہ فلسفہ کی کتاب ہو، یا سائنس کی، کہ ایصالِ صوت کا سبب 'ہوا' ہے؛ لیکن اس مضمون کا سراغ کسی طبیعی (Physicist) کا ذہن رساہی لگا سکتا ہوگا، کہٹی (زمین) بھی آ وازکو پہونچ سکتی ہے: "کر جب بی همری ( که مواکی لیک آواز کو پهونجاتی ہے)، توبیعی یقین ہے، کہآ ب وخاک بھی اپنی اپنی کیک کےموافق آ واز کو پہونچا سکتے ہیں''۔ اور پیخض دعوی نہیں ؛ بلکہ دلائل قائم کر کے مشاہدات بھی ذکر کرتے ہیں۔ ساع موتی برحضرت نا نوتو گئ، یا کسی بڑے سے بڑے عارف و محقق کے ہاتھ کا کھا ہوارسالہ قاری یہی سوچ کر ہاتھ لگائے گا، کہ اِس میں کشفِ قبور، فیض از قبور، علم م کاشفه، اور وجدانیات برمشتمل امور سے استدلال کیا گیا ہوگا؛ اور یہی سوچ کر اُس نے رسالہ پیڑ ھنا شروع کیا ہوگا، کہ لاؤ دیکھیں کہا تنا بڑا شخص اِس باب میں کیا کہتا ہے؟ وہ بیں مجھے ہوئے تھا، حضرت نا نوتو کُنَّ اُس کے لطا نُف باطنہ کوصرف ملکوت تک نہیں؛ بلکہ ' ہاہوت' و' الا ہوت' تک کی سیر ضرور کرادیں گے۔ آج پہلی مرتبہاً س پر میں ہوئے عقائد کی تھی اور اُس کے احکام پر عمل، وجدانیات پر فوقیت رکھتا ہے۔ اور علم معاملہ، علم مکاشفہ سے کہیں زیادہ لائقِ اہتمام ہے۔ ایسالِ صوت کا میکانیہ تو وہ سمجھانہیں؛ کیوں کہ مبادی ومسائل پر نظر نہیں؛ لیکن حضرت کے علم اور فہم دین کامخر ف ضرور ہوگیا'' ۔ تو حضرت کی علمیت کا اعتراف تو ہر کسی کو ہوجا تا ہے؛ لیکن اِنتفاع دشوار ہوتا ہے۔

#### دوسرى مثال:

اسی طرح ایک بظاہر سادہ طریقہ پر استعال ہونے والا لفظ ہوتا ہے؛ لیکن اُس سے تشکیل پانے والے قوانین اور جاری ہونے والے احکام کی بے پایاں وسعتوں کا اندازہ اُس وقت ہوتا ہے، جب بوقتِ ضرورت حضرت نا نوتو گُ اُسے اِستعال کرتے ہیں۔اس کی ایک مثال' عرض''،یا' عروض'' ہے۔لغوی معنی کے لحاظ سے سادہ طور پر اِستعال ہونے والے اِس لفظ کی کر شمہ سازیاں اُس وقت د کیھنے کے قابل ہوتی ہیں، جب اِس کی تنخیر حضرت ؓ کے ہاتھوں انجام پائے۔'ایک ضد طبعی ذاتی، دوسری خارجی عارضی سے ہی کارخانہ عروض قائم ہے (ا)۔

یہ ایک بات ایک موقع پر بطور متن کے بیان ہوئی ہے۔ پھر جب شرح کرتے ہوئے مسئلہ کا بیان کیا جاتا ہے، تو ایک طرف تو عناصر کے خواص، مسلک مضامین کی تفہیم، متعلق قوانین کا اجرا، احکام، مسائل اور اصولوں کا اِثبات فرماتے وقت تجزیاتی حکمت اور استدلا کی نوعیت دشوار سے دشوار تر گھائی میں اترتی چلی جاتی ہے۔قاری کے لیے'' تقریر دل پذیر'' کا مطالعہ کرتے وقت کا رخانہ عروض کی اس گھائی کوعبور کرنا مشکل، ''بر ابینِ قاسمیہ'' میں مشکل تر، اور'' قبلہ نما'' میں مشکل ترین صورت اختیار کرگئی ہے۔

<sup>(</sup>۱) امام نانوتوی، جمال قاسمی من ۹ ـ

پھر جب'' واسطہ فی العروض'' کی بحث'' تحذیر الناس'' میں آئی، تو معنی ومراد کو لے کر کسی قدر اِضطراب، عام اہلِ علم کا ذکر نہیں،خواص؛ بلکہ اخص الخواص تک کو پیدا ہوا۔ چناں چہ بقول حضرت مولانا ظفراحمہ صاحبؓ کے:

''مولا ناخلیل احمد صاحب سلّمه سهار نیوری نے فرمایا تھا کہ: اِس کاخلجان میں بھی ہوا کرتا تھا، اِس کی تاویل کرنا ہوگی''۔ میرے دل میں بھی ہوا کرتا تھا، اِس کی تاویل کرنا ہوگی''۔ اور حکیم الامت حضرت تھا نوگ نے بیتا ویل فرمائی کہ:

"وأسطه فی العروض" كا استعال، "به مولانا (محمد قاسم صاحب") كی اصطلاح ہے، اس سے مراد واسطه فی الثبوت ہے"۔ جب به گفتگو مور بی تھی، تو اسی وقت مجلس میں موجود ایک صاحب نے اِس معنی كی تائيد میں حضرت نانوتوگ كے حوالہ سے بعض مثالیں بھی ذكر فرمائیں"()۔

لیکن' آب حیات' میں مذکورہ إصطلاح مستعمل ہونے کے باوجود مسکلہ طل نہیں ہوا؛ کیوں کہ حضرت نا نوتو گ نے جب اِس عقدہ کی خودگرہ کھولی، تو'' واسطہ فی الثبوت' ہے کی فی فرمائی (۲)۔ اِس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے، کہ حضرت نا نوتو گ کی گفتگو کس قتم کی ہوتی تھی۔

تيسري وجه: فلسفه يدمناسبت كي كمي:

بعض مضامین کو جب مفصل ذکر فر مائیں، یاسمجھاتے وقت حضرت ٔ اِس قتم کے جملے اِرشاد فر مائیں: ''شرح اِس معما کی بیہ ہے، الخ'' مثلاً ۔ توالیں صورت میں بیسمجھ لینا چاہیے کہ قاری کے لیے بات کاسمیٹنا، سمجھنا، ہضم کرنا، د ماغ کے قوائے ثلا شہ ( ذکر، فکر، اِدراک ) کے توازن کو قائم رکھ پانا؛ سب مشکل اور سخت مشکل ہے؛ کیوں کہ بعض فکر، اِدراک ) کے توازن کو قائم رکھ پانا؛ سب مشکل اور سخت مشکل ہے؛ کیوں کہ بعض

<sup>(</sup>۱) ملفوطات، ج۲۹٬ مجالس الحكمية 'من: ۴۰۵-۴۰۹\_

<sup>(</sup>۲) مسئلہ کی وضاحت کے لیے دیکھیے: امام نانوتو ی، آب حیات، (الہند: شیخ الہندا کیڈمی، دارالعلوم دیوبند، د.ط،۱۳۲۹ھ)،ص: ۲۸-۲۹؛ نیز بص:۳۷۔

اوقات؛ بلکه اکثر اوقات حضرت کے قلم سے معما کی شرح کے بعد مطالب تک رسائی شاید پہلے سے بھی زیادہ مشکل ہوجاتی ہے۔ تحریروں میں اِس کے نمونے بکثرت ہیں۔ایک نمونہ کتاب'' قبلہ نما'' کا''جوابِ مفصل''ہے۔ اِس کے علاوہ'' تقریر دل پذیر''ہی کے ایک مضمون کے نتائج پر تبھرہ کرتے ہوئے ص: ۹۸ر بر فرماتے ہیں:

''ایک تو اصل سے یہ مضمون مشکل، پھر رد وقدح میں خدا جانے نوبت کہاں کی کہاں پہو نچے؟ یہ ایک رسالہ مخضر ہے، کوئی دفترِ طویل وعریض نہیں، جس میں جوچاہے، سوبھر دیجئے''۔

یہ جس موقع کا اِقتباس ہے، وہاں تو حضرتؓ نے بیکیا، کہ مبحث سے متعلق مضمون کوطول نہ دے کرقلم روک لیا؛ لیکن جہاں قلم نہ روک سکے، وہاں یہی ہوا کہ: ردوقد ح میں خدا جانے نوبت کہاں کی کہاں جا پہونچی؟ اور عام طور پر وجہ اِس کی بیہوا کرتی تھی، کہاں فتم کے مضامین میں حضرت قلم کے ہاتھوں خودکو مجبور پاتے تھے۔ایک واقعہ اِس حوالہ سے دلچسپ ہے اور مورث حسرت بھی۔ جناب مولانا محمد جمال الدین دہلوی رسالہ 'جمالِ قاسی'، من ۲۰ ریخر رفر ماتے ہیں، کہ میں نے حضرت والاسے:

''سورسائل: ہندسہ، ہیئت، فلاحتِ طبیعی، جرومقابلہ، جرِ تقبل وغیر ہاعلوم
میں ایک ایک ورق میں لکھنے کی فرمائش کی، بار بارتقریباً مہینہ بھرتک۔
مولوی (محمدقاسم) صاحب مرحوم إصرار کیے گئے، کہ ہررسالہ کی ایک ایک
ورق کی قید نہ لگائیئے؛ کیوں کہ میں قلم کے ہاتھ سے لا چار ہوں۔ فقیر نے اِس
سبب سے کہ یہ یادگار ضرور کم از کم سوجز وسے بڑھ جاوے گی، تو بوجہ اپنی بے
سروسا مانی کے چھپنے سے رہ جاوے گی، قلم کے اِختیار کی رخصت نہدی'۔
مراتب کی بحث اور رغبت طبع کی تحقیق ہے۔ اِس بحث میں -حواسِ ظاہرہ پر قیاس

کرتے ہوئے عقلِ حقیقت ہیں کی رہنمائی میں بیدوہا تیں ثابت فرمانے کے بعد، کہ خیروشر کا خالق خدائے تعالی ہے، اوراشیاء میں خیروشر کی حقیقت از لی ہے۔ مابینی فرقِ مراتب کی دریافت (میں کہ کسشی میں کس درجہ کی اچھائی ہے، اور کسشی میں کس مرتبہ کی برائی ) کے حوالہ ہے، ارشاد فرماتے ہیں کہ: اس امرکی دریافت میں عام عقلوں کے چراغ گل ہیں؛ کیوں کہ فرقِ مراتب اعمال معلوم کرنے کے لیے عقلِ صاف اور روحِ پاک، یعنی:

''الیی عقلِ کامل چاہیے، جو حکم آفتاب رکھتی ہو۔ پھراُس پر غبارِخواہش اُس کے نورکو مکدر نہ کردئے''۔

نیز خدائے تعالیٰ کابرگزیدہ ہو،اوراُسے خدائے تعالی کے ساتھ ایک خاص قرب اور نبیت حاصل ہو۔ یہ گفتگو کتاب '' تقریر دل پذیر'' ،ص:۱۳۹۱ سے شروع ہوکرص: ۲۵۱ رسے کاوش نمبرا رکی صورت میں کامل انعقل کی تلاش سروع ہوئی ہے۔اب اِس بحث کے متعلق بیسراغ لگانا، کہ کہاں ختم ہوئی، ہرگز آسان شہیں،اور نہ یہ شار آسان، کہ خیر وشر کے عمومی اور کلی عنوان کے تحت کتی بحثیں شامل ہیں۔ نیز یہ کہ کون کون می بحث ضمنی حیثیت رصی ہیں، اور علیحدہ اور مستقل حیثیت کی جامل کون ہیں۔ کتاب کل ۲۰۹۵ رصفحات پر مشتمل ہے،اور چوں کہ نامکمل رہ گئی؛اس کے کتاب کل ۲۰۹۵ موبی حضرت کی وفات ہوگئ؛لہذا ندازہ یہ ہے، کہ بحث حیل گئی ہیں، جوابیخ اندر بے شارش خیس اور اصول ودلائل کا انبار لیے ہوئے ہیں۔ چلی گئی ہیں، جوابیخ اندر بے شارش خیس اور اصول ودلائل کا انبار لیے ہوئے ہیں۔ چلی گئی ہیں، جوابیخ اندر بے شارش خیس اور اصول ودلائل کا انبار لیے ہوئے ہیں۔ چلی گئی ہیں، جوابیخ اندر بے شارش خیس اور اصول ودلائل کا انبار لیے ہوئے ہیں۔ چلی گئی ہیں، جوابیخ اندر بے شارش خیس اور اصول ودلائل کا انبار لیے ہوئے ہیں۔ مثلاً ایک بحث 'نظا' کی، جو حرکت اور زمان کے ساتھ دور سے چلی آر ہی ہے، می گھرائس کے شمن میں ''اضافت' کی گفتگو اِس قدر عمیق اور تفصیلی ہے، کہ بحث کو ایک مقام برروکتے ہوئے ، حضرت کو کھنا ہڑا کہ:

''اگراندیشهٔ طول نه ہوتا ،توان خیالی مضامین کو بہت شرح وبسط کے ساتھ بیان کرتا''۔

''خیالی مضامین''! حالال که به خیالی جمعنی وہمی اور غیر واقعی مضامین نہیں ہیں؛
بلکہ''فعل کی وحدت مانع کثرتِ تعلقات نہیں' کے اصول کو امثلہ اور جزئیات پر
جاری کر کے بچاس صفح قبل بیان کیے گئے مضمون کے إطلاقات دکھلا رہے ہیں۔
بحث اہم ہے،اورقوتِ فکر به کی اچھی خاصی ریاضت اور توجہ کی مقتضی۔
چوتھی وجہ: علوم ِنا نوتو کی سے مناسبت کی کمی:
پہلی مثال:

کتاب (تقریردل پذیر) کے آخری دس صفحات کی ابتدا اس عبارت سے فرمائی
گئے ہے: 'ناظرانِ معقولات دال کی خاطر ابتا اور عرض کیے دیتا ہول' (۱)۔
پھرناظرانِ معقولات دال کی لیے ان صفحات میں جو پچھ معروض ہے، وہ کلی طبعی
(کلی اِنقسامی) اور کلی منطق (کلی انعکاسی) کی بحث ہے۔ اور یہ بحث کیا ہے، علوم
وفنون کا ایک جال ہے، کہ اس سے نکلنے کے لیے جتنا پھڑ پھڑا ئے، اُتنا ہی اُسی کا ہوکر
رہ جائے۔ اِس بحث کو سجھنے کے لیے پہلے بیضروری ہے، کہ حضرت کی اصطلاح میں
مقیقتِ اشیا سے تعلق رکھنے والی بحث کے ساتھ لزوم ماہیت، لزوم عام، ''تلازمِ
مبنی' تجد دِامثالِ وجودی' ، مسافت ، شخرک فیہ، یعنی' مکان' '' بُعد مجرد' اور' زمانہ' کے
متعلق مضامین ومسائل سجھ لیے جا کیں؛ اور خصرف یہ؛ بلکہ مخلوق کی جو ماہیت حضرت نے
سے۔اشکالِ وجود وعدم، یعنی حدود مخلوق ہیں'۔
نے بیان کی ہے، اس تعبیری مفہوم کو کہ: '' نہ وجود صرف مخلوق ہے، نہ عدم صرف مخلوق

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقر**ىر دل يذ**ىر ي<sup>م</sup>ن . ۳۹۵\_

حضرت ہی کی بیان کردہ تشریحات کی روشنی میں سمجھ لیا گیا ہو۔اُس کے بعداس کی نوبت آتی ہے، کہ اِن کلیات ( اِنقسا می اورانعکاسی ) پرجس مسئلہ کوئنی فر مایا گیا ہے، اُسے سمجھا جائے؟ جس کی نشاند ہی اِس عبارت سے کی گئی ہے:

''وہ عدم جس کے بعد کا نیات کوفنائے کلی ہوجائے ،اورمثل عدم سابق ، عدم لاحق آ دبائے۔ پیبات اگر متصور ہے۔الخ (۱)۔

رہاکلیاتِ مذکورہ پرمبنی مسئلہ کا ثابت ہونا، تو اُس کے لیے موقع مذکورکا (ماقبل وما بعد کی بحثوں کے ساتھ) پھر سے اِستحضار کرنا پڑے گا۔ اور رہی کلی اِنقسامی، کلی انعکاسی، تو حقیقت واقعہ سے ہے، کہ اِن آخری دس صفحات کے بیان سے تو اِن کاسمجھنا مشکل ہے؛ اِس کے لیے 'لوائح قاسمی' اور' مصابح التراوی 'کادیکھنا ضروری ہے۔ اگر اِننا کرلیاجائے، تو حرکت وزمانہ کے بعض عقد ہے بھی اِن ہی دونوں ماخذوں سے کھلنے کی امید ہے، جس کے لیے سارا زمانہ پر بیثان ہے۔ کہنے کا مطلب سے ہے، کہ معقولات دال کے لیے صرف اخیر کے دس صفحات نہیں ہیں؛ بلکہ اِن ہی سے وابستہ بچھلے کئی سوصفحات ہیں۔ اِن تمام صفحات کی سیر ، فہم وبصیرت کے ساتھ حاصل ہو بجائی سوصفحات ہیں۔ وِن تمام صفحات کی سیر ، فہم وبصیرت کے ساتھ حاصل ہو جانے کے بعد، اب قاری کوا کیک عرفان ووجد ان حاصل ہوگا، اور محسوس ہوگا، کہ جس بی علوم وفنون کی اس نے جال سمجھا تھا، وہ در حقیقت ایک خلیہ (Cell) ہے، جس میں علوم وفنون کی ایک کا نئات پنہا ہے، عرفان وبصیرت کے تمام منابع محفوظ ہیں۔ ایک کا نئات پنہا ہے، عرفان وبصیرت کے تمام منابع محفوظ ہیں۔

#### دوسری مثال:

کے خدائے تعالی کے اوصافِ تنزیمی، اوصافِ تخمیدی کی وضاحت کرتے ہوئے، وصفِ ذاتی اور وصفِ عرضی کی ماہیت کی تشریح فرمانے کے ساتھ، بلحاظِ وجودی وعدمی، موجودات کے کی اوصاف، جو کہ کل آٹھ ہیں ذکر فرمائے، پھر فاعل اور قابل کی ماہیت بیان فرمانے کے بعد کھٹکا محسوس ہوا، کہ بیفرق وامتیاز، کہ اوصاف جو

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی، *تقریر دل پذیر*ی<sup>ص:۳۴۴</sup>

عطا کردہ قوابل ہوتے ہیں، عرضی ہوا کرتے ہیں، اور جواوصاف فاعل ہیں، وہ ذاتی ہوا کرتے ہیں، ان کا سمجھنا کسی کے لیے کیوں کر آسان ہوگا؟ کیوں کہ یہی وہ مقام ہے، جہاں عقل مندوں اور دانشوروں کے قدم ڈگمگا گئے ہیں؛ اس لیے فاعل اور قابل کا فرق سمجھانے سے پہلے پیتہیدہے:

''گر اِس کی تمیز کہ کون سے اوصاف، فاعل ہیں اور کون سے قابل ہیں؟
ہرکسی کا کام نہیں؟ مگر جب بیے خیال میں آتا ہے، کہ کم فہم نہ بہجھیں گے، تو کیا ہوا، اہلِ فہم تو سمجھ جائیں گے، بہنام خداقلم اٹھا تا ہوں۔ غرض اِس پس و پیش کی باتیں ہرکسی کے لیے نہیں لکھتا، فقط اُن صاحبوں کے لیے عرض کرتا ہوں، کہ فقط کہ باریک رکھتے ہیں، مضامین و قیقہ سے اُن کومنا سبت حاصل ہے، فقط ایک سمجھانے ہی کی دیر ہے۔ سوایسے (فہم وقیق رکھنے والے) صاحبوں کی لغزش و کیوسُن کر جی یوں چا ہتا ہے، کہ اپنا ما فی اضمیر بھی عرض کرتا چلوں، لغزش و کیوسُن کر جی یوں چا ہتا ہے، کہ اپنا ما فی اضمیر بھی عرض کرتا چلوں، (اورامید کرتا ہوں کہ بیلوگ) میری عرض ومعروض پرکان جمانے سے عار نہ کریں گے، اور (اگر) اِنصاف کریں گے، تو کیا دور ہے، کہ خدا وید ہادی اُن کو مراحت نہیں ۔ مبادا کچھکا کچھ بھی کرکسی اور راہ کونہ ہولیں''()۔

کا ایک اور موقع پریہ اِشکال پیش آیا ہے کہ: جب ا حاطۂ خداوندی، احاطۂ وجودی وروحی کے مانند ہے، اور قابل دیدار بھی ہے، (جیسا کہ اِس سے پہلے بیان کیا گیا ہے)، تو کیا وجہ ہے کہ نظر نہیں آتا؟ اِس کے جواب کے لیے جوتم ہیدذ کر فر مائی، وہ قابلِ ملاحظہ ہے:

جواب کی دشواری:

''سووہ بات تو - جو کہ اصل جواب ہے۔ کہی نہیں جاتی کار،عوام سے بڑا، (۱) امام نا نوتوی،تقریر دل پذیر ہیں:۲۹۳۔ دُرتا ہوں کہ حبِ مثل مشہور'' نیکی ہر بادگنہ لازم''، ہدایت کی جگہ اُلٹا گمراہ
کرنا پڑے۔ پر، یوں لازم ہے، کہ کسی اور پہلو سے مطلب کوادا کیجئے''(ا)۔

ایک موقع پر معاندین کے بعض اعتراضات ذکر کرتے وقت بیار شاد ہے:
''ان چارخد شات نے بہت گھبرایا.....، اِن مضامین باریک میں میری
موٹی عقل کا منہیں کرتی، جب تک کہ دور بین فیض ربانی میری آگھ سے نہ
گئے، اِن باتوں کی حقیقت مجھ کو معلوم نہ ہوگی''(۱)۔

حضرت نا نوتوی کے ذکر کردہ بید قائق جب تصنیفات کا مطالعہ کرنے والے کے سامنے سے گزریں گے، تب اسے حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ کے اِس قول کی قدر معلوم ہوگی کہ:''مولا نا کے علوم کشفی تھے، اس کو واقف ہی سمجھ سکتا ہے''''۔ تصنیفات کے مطالعہ سے سر میں در دہوتا ہے؟:

اور یہ کہ مولانا (محمد قاسم صاحبؓ) کے مضامین سرسری طور پر د یکھنے سے سمجھ میں نہیں آتے ،اورغور کرنے سے سر میں در دہونے گتا ہے؛اس لیے دیکھانہیں ،اور بیہ سمجھ لیتا ہوں ، کہ ہمارے لیے آسان مضامین ہیں۔ (او کما قال حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانو گاگی۔

یہ سب باتیں ظاہر کرتی ہیں، کہ حضرت نانوتوئ کی متعدد کتابوں کے بکثرت مضامین اُن کے لیے ہیں، جوعلم کلام سے شغف رکھتے ہوں۔سائنسی حقائق اور فلسفی دلائل سے جن کومناسبت ہو، اور جنہیں اِس قسم کی تحقیقات کی ضرورت پیش آگئ ہو؛ اُن ہی کے لیے یہ مضامین کارآ مداور مفیدیا نہایت مفید؛ بلکہ ضروری ہیں۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تق**ریر دل پذیر**یش:۲۶۷\_

<sup>(</sup>٢)ايضاً،ص:٢٨٣\_

<sup>(</sup>۳) حکیم الامت حضرت تھانوی ،**ملفوطات حکیم الامت** ،ح:۲۹ ،ص: ۴۰۵ – ۲<sup>۰</sup>۴ پ

البنة حضرت تھانو کُٹ کے مذکورہ ملفوظ کے حوالہ سے بیربات پیشِ نظرر ہنا ضروری ہے، کہ مسلمانوں کی اصلاح وإرشاداورتز کیۂ باطن کا جوکام حضرت تھانو کُٹ کے ذریعہ انجام یا رہاتھا،اورطریق تصوف کی جیسی عظیم الثان تجدید حضرت کے ہاتھوں ہورہی تھی، کہ جس کی تکمیل برخو دفر ماتے ہیں:''اب الحمد للہ! طریق بےغبار ہے،صدیوں تک تجدید کی ضرورت نہیں''(۱)۔ اِس کام کا ایک خاص مزاج تھا،اور خاص قتم کے علوم اُس کی پشت پر تھے، جواللہ تعالی نے خاص اپنی عنایت سے حضرت کوعطا فرمائے تھے(۱<sup>)؛لیک</sup>ن جہاں تک کلامی نقطہ نظر کاتعلق ہے،تو حضرت تھانو کی کا فرضِ منصبی ،ایسا محسوس ہوتا ہے، کہ اسلام کی داخلی بناؤں کی حفاظت تھی، جس کی مضبوطی کے لیے حسب ضرورت فنون میزانیه اور مسائلِ عقلیه بیان فر مائے جاتے تھے، اور ضرورت ہی نے بیحالات پیدا کیے، کہ هب موقع حکیم الامتؓ کے ہاتھوں حضرت نا نوتو کؓ کے طويل اورمشكل مضمون بهى نشر مول \_ بطور مثال 'المصالح العقلية للأحكام النقلية "مين حضرت مولانا قاسم صاحب رحمه الله كامندرج مضمون ملاحظه كياجا سكتا ہے۔ پھر ضرورت ہی نے ملفوظات کے ذریعہ اصولِ نانوتوی کا اِجراء اور اُن کی تفریعات، نیز مسائل کی تشریحات اِس کثرت سے کرائیں، کہ اگر کوئی انہیں جمع کر دے، تو ایک مفید مجلد اور اصولوں کی فہم وتفہیم کا ایک عمدہ مجموعہ تیار ہو جائے۔ نہ صرف بيه؛ بلكه بعض موقعول برتوبيه موا، كه حضرَت نا نوتويٌ كيسي مفصل مضمون كا جامع ملخص حضرت تھانو کُٹ نے ذکرفر مایا ہے، (خواہ وہ ذہنی تو ارد ہی کے طوریر ہو )۔

ایک طرف تو بیہ ہوا۔ دوسری طرف بیم بھی امر واقعہ ہے، کہ خود حضرت تھا نوگ کے بعض فکری مضامین ایسے ہیں، کہ جہال اُن کی اہمیت بہت زیادہ ہے، وہیں اِجمال واختصاراُن کا ایسا ہے کہ، متعلقہ موضوعات پر حضرت نا نوتو کؓ کی بیان کر دہ تفصیلات

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تقانوي ، **ملقوطات حكيم الامت** ،ح: ۴ ،ص: ۸۱ \_

<sup>(</sup>٢) ايضاً، ج: ٩، ص: ٣٧ ا\_

دیکھے بغیرحل کر لینا آسان نہیں۔ اِس کی مثال میں اہلِ حق کے مسلک کی وضاحت كساته فلفه اورسائنس كمسائل سے تعرُّض كے ليے "دراية العصمة" ك تینوں حصے پیش کیے جاسکتے ہیں۔اورشرعی مسئلہ کے طور پر بیان القرآن میں مذکور ''لَا تُدُركُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُركُ الْآبُصَارَ "كَاتْسِر، جوايك صْخْدى يَجْهُم يمشمل ہے، پیش کی جاسکتی ہے۔ نیز''طبیعت''اور''افادیت''یر جو کلام حضرت تھانو گُ کے یہاں ہے،حضرت نا نوتو ک کے یہاں اُن ہی عنوانات پر نہایت مکمل، واضح مفصل ومبسوط کلام موجود ہے۔ یہی حال'' قوانین فطرت'' کا ہے۔حضرت تھانوگ نے مسلمان اہل زیغ کومخاطب بنا کر، سائنس اورعلوم جدیدہ کی راہ سے اُن کے ذہنوں میں پیدا ہونے والے خلجانات کور فع فرمایا ہے، اِسے بڑھ کرکسی کے بھی سرمیں درد نہیں ہوتا؛لیکن حضرت نا نوتو کُ نے براہِ راست اہلِ سائنس کومخاطب بنایا ہے، اُن کے بیخ وبن برحملہ کیا ہے۔اُن کے اصول،طریقۂ کار، ہر چیز کومخدوش دکھلایا ہے۔ اِسی طرح اہلِ سائنس نے'' ذی حیات'' کی جو ماہیت مقرر کی ہے،اوراُس کے لیے جو سات باتیں مثلاً ضروری قرار دی ہیں،حضرت تھانو کٹے نے اُس ماہیت اور معیار کوشلیم نہیں کیا،اوراہلِ سائنس ہےا بنی بات پر دلیل کا مطالبہ کیا؛حضرت نا نوتو کُ نے بھی تسلیم نہیں کیا ؛ لیکن اِس کے ساتھ ہی عقلی قطعی بنیا دوں پر ایک دوسرا معیار پیش کیا ؛ لہذا قدرتی طور برایسے تمام موقعوں برحضرت نا نوتوی کے یہاں گفتگو مفصل ہوگئ ہے،اور وہ تفصیل نہ جانے کتنے سائنسی وعقلی مسکوں اور اصولوں کا تعاقب کرتی گئی ہے، اور اُن کا کھر اکھوٹا آشکارا کرتی گئی ہے۔

اِن تمام موقعوں پر حضرت تھانویؓ کے اصول اور مسائل، حضرت نانوتویؓ کی بیان کردہ تفصیلات کے ذریعہ فہم سے قریب لائی جاسکتی ہیں۔ اِس سے بیمعلوم ہوتا

ہے، کہ حضرت تھانو کُ کے مطالعہ وتحقیقات کی اصل داعی ضرورت وقتیہ ہوا کرتی تھی ۔کسی مسکلہ یا کسی اصول کے حوالے سے جس قسم کی بحث حضرت نا نوتو ک کی تصنیفات میں ہیں،اگراُن ابحاث کی ضرورت حضرت تھا نوگ کو پیش نہیں آئی،تو حضرتُ اپنی توجہ اُس طرف منعطف نہیں فر ماسکے۔اورا گربھی ایسی بحثوں پر اِتفا قاً نظر پڑ گئی اوراول نظر میں مضمون نہ کھلا ،تو پھرغور کرنے اور ذہن پر زور دینے سے احساس کی زیادتی ( ذکی اکحس ہونے ) کے نتیجہ میں سرکا در د ( صداع حسی ) کالاحق ہوجانا کچھ باعث تعجب نہیں۔ يانچويں وجه: حكيم الامت كى تحقيقات سے بے اِلتفاتى:

گزشتہ بیان میں ذکر کیا جاچکا ہے، کہ إمامین (الامام محمد قاسم نا نوتو کی اور حکیم الامت حضرت مولا ناا شرف على تھانوڭ) كى تصنيفات فكرى ابواب ميں يكساں اہميت کی حامل ہیں۔اب تک جو کچھ عرض کیا گیا،اُس کی روشنی میں یہ بات اب مزید کسی دلیل کی مختاج نہیں رہ گئی، کہ افکار کے باب میں؛ بلکہ علم کلام کے باب میں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانو گ کی تصنیفات حضرت نانوتو گ کے کلامی افکار اورعقلی علوم کی فہم و تفہیم کے لیے،اوراُن کی اہمیت اجا گر کرنے کے لیے معین و مدد گار ہیں۔ وجہاس کی آبیہ ہے کہ خود حضرت تھا نو گئ کی تصنیفات زمانۂ حال کے حسب حال ہیں۔اس باب میں خوداینی طرف سے کچھ عرض کرنے کے بجائے ،حضرتُ ہی کے چندملفوظات کے ذکر پراکتفا کیا جاتا ہے:

🖈''ملفوظات ایسے وقت بر کام دینے والے ہیں، جب کہ بہت سے رہبر بھی کام نہ دیے کیں گے''(۱)۔

🖈'' یہ جومیری تالیفات ہیں، بیاس زمانہ کی طبیعتوں کالحاظ کرکے لکھی گئی ہیں''(۲)۔

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت تھا نوی م**لفوظات حکیم الامت**، ح: ۲۰،ص: ۲۰-۲

<sup>(</sup>۲) حکیم الامت حضرت تھانوی ،**الا فاضات الیومی**یہ ج. ۹ ہص: ۲۱۹ –۲۲۲ پ

\_\_\_\_\_\_ ☆''اب تولوگ میری کتابوں سے نفع اٹھا ئیں''(<sup>۱)</sup>۔

ہ''اس زمانہ کے مناسب میری تصانیف ہیں۔اُس زمانہ کی کتابیں اُس وقت کے لئے تھیں''(۲)۔

☆ "عقیدت کے ساتھ لے کرمیری کتابیں کونے میں بیٹھ جائے، تو انشاءاللہ!واصل الی المقصو د ہوجائے گا"(")۔

د 'بعض علوم بھی اللہ تعالی نے ایسے عنایت کیے ہیں، کہ شاید صدیوں سے سی کونہ عنایت ہوئے ہوں، ناشکری کیوں کروں''(م)۔

ک''الحمد للله! بیعلوم ہیں، جومن جانب الله وار دہوتے ہیں۔ آپ کوقلم بند کرنے کا بہت ثواب ہوگا.....انشاء الله! مضامین لوگوں کو بہت نافع ہوں ع'(۵)\_

ک''یہاں تو وہ بات کہی جاتی ہے، جواپنے نزدیک قیامت تک نہ طلے'(۱) \_

اوربطور مثال عرض ہے کہ: ''درایة العصمة -الشطر الثالث' میں ہیئت اور فلکیات کے متعلق جدید ماہر بن فلکیات اور اہلِ سائنس کے مسلَّمات پر حضرت تھانوکؓ کی تنقیدات، ''درایة العصمة -الشطر الثانی'' میں فلاسفہ جدیدہ اور جدیدہ نور یہ مسلَّمات پر حضرت تھانوکؓ کی تنقیدات، اگر نظر میں نہر کھی جائیں، تو حضرت نانوتو گ کے علوم سے مناسبت مشکل ہے۔ إن ابوا ب میں اہلِ سائنس کے اصولی مسائل مثلًا یہ ہیں:

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت تھا نوی ، **ملفوطات حکیم الامت**، ح:۲۱،ص: ۲۳\_

<sup>(</sup>۲) ایشاً، ج:۵۱،ص:۲۰۱ (۳) ایشاً، ج:۵۱،ص:۱۹۹

<sup>(</sup>۴) ايضاً، ج:۹، ص:۳۷ اـ

<sup>(</sup>۵) ایضاً ،ج: ۱۲۱ ص: ۲۱۱

<sup>(</sup>٢) ايضاً، ج: ١٨٥. ١٨٥\_

(۱) عالم ساوی وارضی تمام کائنات کے متعلق گفتگو، (۲) تکونات کے اصول،
(۳) طبیعت اوراُس کی تا ثیر کی بالذات مؤثریت، (۴) بلاجسم و ماده، صورتِ جسمیہ
اور کم وکیف کے، کسی شی کا تصور عقل کے لیے ناممکن ہونا، (۵) لاشئ سے کسی شی کے
وجود کا تصور عقل کے لیے ناممکن ہونا، (۲) اگر نظام عالم کسی حکمت اور ارادہ کے تحت
قائم ہوتا، تو اُس قصد اور ارادہ اور حکمت کی علامتِ تامہ ہرشی میں پائی جاتی،
(۷) طریقِ حدوثِ تنوعاتِ عالم میں نشو وارتقاء کا فرق، (۸) مادہ زلالی، یا مادہ
حیات، (پروتو پلازم-Protoplazm) کے نوامیسِ اربعہ: (الف) تبیین الافراد،
(ب) انتقال التباینات من الاصولِ اللی فروعها مع احذِ بتبایناتِ
الاخوری، (ج) تنازع البقاء بین الافراد، (د) الانتخاب الطبعی.

یہ اور اِن کے علاوہ مسائلِ سائنس پر حضرت تھانو کُ کی تنقیدات موجود ہیں۔

نیز وہ تنقیدات، جو ''ھدایة الحصمة السطر الاول'' میں فر مائی ہیں، یہ چیزیں
حضرت تھانو کُ نے ''درایة العصمة –الشطر الاول'' میں فر مائی ہیں، یہ چیزیں
عقلی اصولوں اور شرعی عقیدوں کے باب میں قطعی اور حتمی تحفظات فراہم کرتی ہیں۔
ان کے مطالعہ کے بغیر میرے دل میں سوال پیدا ہوتا، کہ دور حاضر میں کسی علوم پر اور
مطالعہ پر مدارر کھنے والوں کے لیے حضرت نا نوتو کُ کے بیانات، حقائق کے واشگاف
کنندہ ہوسکیں گے؟

اِن نمونوں سے یہ بات واضح ہوگئ ہوگی، کہ کیا وجھی کہ حضرت کی پیش کردہ تحقیقات کو حضرت کی وفات کے بعد اِفہام وقفہیم،اور اِجراء واطلاق کی حیثیت سے رواج دینے، اُنہیں عام کرنے،اور شریعت کے مزاحم افکار کو پر کھنے کے لیے کسوٹی کا درجہ رکھنے والے حضرت نا نوتو گئے کے کلامی اصول براہ راست حضرت کی تعبیر میں پیش ہونے کے بجائے علوم قاسم سے مناسبت رکھنے والے حضرات کے زبان و بیان میں، یعنی ترجمانانِ نا نوتو گئے کے تعبیراتی اسلوب میں پیش کیے گئے۔اور جومضامین میں، یعنی ترجمانانِ نا نوتو گئے کے تعبیراتی اسلوب میں پیش کیے گئے۔اور جومضامین

پیش ہوئے،وہ بھی بکثرت نہیں؛ بلکہ قد رِقلیل بقد رِخْل۔

یے تفصیل تو اس امری تھی، کہ اِستفادہ اور عصر حاضر میں اطلاقی حیثیت دینے کے حوالہ سے ججۃ الاسلام اِمام محمد قاسم نا نوتوگ کی کلامی تحریرات کاسمجھنا مشکل، سمجھانا اُس سے بھی زیادہ مشکل، اور اِطلاقی حیثیت میں علم کلام جدید کا نمائندہ باور کرنے کا مرحلہ ایک چیلنج ہے۔ اب ہم اس جزیر کلام کریں گے، کہ اِستفادہ اور عصر حاضر میں حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ کی کلامی تحریرات کا سمجھنا اور سمجھانا نسبتاً آسان سے، اور علم کلام جدید کا مرق ن ہونا اُن کا مسلم ہے۔ گو حضرت نا نوتوگ کی اولیت کی شمہ نسلیم کے بعد – جیسا کہ آئندہ ثابت ہوجائے گا۔، حضرت تھا نوگ کے لیے ہم" مدونِ ثانی ''کالق لگا سکتے ہیں۔

#### تحكيم الامت مولانا اشرف على تقانويُّ اورعلم كلام جديد:

تصانیفِ ججۃ الاسلامؓ پر گفتگو کے دوران جہاں ایک طرف یہ معلوم ہوا، کہ حضرت نا نوتو گ کے إفا دات سے إنتفاع دشوار، نوعیت علم کلام سے متعلق مسائل کا سمجھنا دشوار ہے۔ وہیں دوسری طرف یہ بات بھی بالکل عیاں ہے، کہ باقتضائے فطرت، بدلتے ہوئے حالات کے تحت جوشبہات جدیدہ ظاہر ہوتے چلے جارہے تھے، وہ ہنوز تشنہ جواب تھے، اور وہ ہر وقت اطمینان بخش اور مدلل جواب اور إزالهُ مغالطات کے مقتضی تھے۔ یہ حالات ایک نے علم کلام کی ضرورت کا (حضرت نا نوتو گ کی تمام کلامی تصنیفات نظروں کے سامنے ہونے کے باوجود) حضرت کی وفات کے بعد ہی سے تقاضا کررہے تھے۔ اور وفات کے تین عشر کے گزرجانے کے بعد تک بھی بیموں کیا جا تارہا کہ علم کلام جدید کی تدوین ہنوز تشنہ تھیل ہے۔

ایسے حالات میں مٰدکور ہموضوع کے حوالہ سے حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نوگ کا کام سامنے آیا ، اور حضرت نا نوتو گ کے وصال کے ۳۰ رسال بعد مدوِّ نِ علم کلام جدید کی حیثیت سے حضرت تھا نوگ کی شہرت ہوئی ۔خود حضرت تھا نوگ کے

الفاظ وتعبیرات بھی اِس جانب مشیر ہیں، جواُنہیں مدوِّ نِ علم کلام جدید کی حیثیت میں ظاہر کرتے ہیں،اورآ گے آنے والے حالات نے اِس کی تائید وتصدیق بھی کر دی، کہ مدوِّ نِ علم كلام جديد حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تھانوي ُّ ہيں۔حضرت ُ كا کارنامہ بیہ ہے، کہ عصر مابعد کے مفکروں کے واسطے راہ نمااصولوں کے حوالہ سے آپ ن اين كلام تصنيف (الانتباهات المفيدة عن الاشتباهات الجديدة) ين جود لیل راہ مقرر فر مائی ہے، اُس نے آئندہ کام کرنے والوں کے لیے طریقۂ کار بالکل واضح کر دیا ہے۔ چنال چہاسی طریقۂ کارکو سامنے رکھ کر حکیم محم مصطفیٰ بجنوری نے ''حل الانتبابات'' کے نام سے تشریحات بیان کیس، حضرت مولا نا عبدالباری ندوی ؓ نے رسالہ مذکور کی تلخیص فر ماکر'' تجدید دینِ کامل'' کا جز و بنایا۔ پر و فیسر محمد حسن عسکری مرحوم نے Answer to modernism کے نام سے اس کا انگریزی میں ترجمہ کیا، مولانا نورالبشر نورالحق، (تلمیذ مفتی محرتفی عثانی)، اور مولانا نورعالم کیل امین نے رسالہ مذکور کی اپنے اپنے نداز سے تعریبات فرمائیں، متعدد اہلِ توفیق نے حواشی کھے،اورمصنف کتاب کی ہی دیگر تصنیفات سے اِستفادہ کر کے حضرت تھانو کی کے علوم کی روشنی میں علم کلام جدید کے نام ہے'' توضیحات'' کا ایک مجموعہ مولا نا محمہ حذیفیہ وستانوی کے حسب ایماءراقم سطور نے ترتیب دیا (۱)۔مزیدیہ کہ حضرت تھانو گُ کے عین منشا کوسامنے رکھ کررسالۂ مٰدکور کے مضامین کو درس میں سبقاً سبقاً بیان کرنے کا سلسله دار العلوم كراجي ميں حضرت مفتى محمر تقى عثاني مدخله كى نگراني ميں قائم ہوا ، اور ہندوستان میں پہلے اکل کوامیں مولا نا غلام محمد وستانوی کی سریرستی اورمولا نا محمد حذیفه وستانوی کی نگرانی میں ایک مدت تک جاری رہا، اوراب سہار نپور میں مفتی مجدالقدوس خبیب رومی زیدمجدہ کی زیر نگرانی جاری اور قائم ہے۔

<sup>(</sup>۱) خیال رہے، که 'حل الامنتا ہات' ، از حکیم مجم مصطفیٰ بجنوری ،تعریب از :خلیل امنیٰی ،تو ضیحات از :فخر الاسلام کے مجموعے میں سے ہرایک • • ۵ رسے زا کد صفحات بیمشتمل ہے۔

یے صورت حال ہمارے لیے، حضرت تھانوی سے پہلے علم کلام جدید کے مرق ان اول کی دریا فت کومزید مشکل بنادی ہے ہے؛ اس لیے ہم یے صول کرتے ہیں، کہ حضرت نانوتوی گا مرق اول ہونے کا مقام اُس وقت تک واضح نہیں ہوسکتا، جب تک کفن کی تدوین میں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی کی حثیت، کتاب "الانتباھات المفیدة عن الاشتباھات المجدیدة" کامرتبہ، نیز دیگر تھنیفات کے ذریع ظہور پزیر ہونے والے کام کا درجہ، اور اِس سے بڑھ کرخود علم کلام کی حقیقت کو واضح نہ کر دیا جائے، اور جس علم کلام کی بنا حضرت نا نوتوی نے ڈالی ہے، اُس کا تعارف نہ کر ادیا جائے، اور جس علم کلام کی بنا حضرت نا نوتوی نے ڈالی ہے، اُس کا تعارف نہ کر ادیا جائے۔ اُس کے بعد ہی یہ بتلایا جا سکے گا، کہ علم کلام کی تاریخ میں ابتدا سے لے کر آج تک وہ کون ساکام تھا، جو شنہ تکمیل تھا، اور جس کی تدوین الامام محمد قاسم النا نوتوی کے ہاتھوں ایس طرح انجام پائی ہے، کہ اُس کی نظیر ڈھونڈ پانا؛ بلکہ تصور کرنا بھی مشکل ہوتا ہے۔

#### كيا قديم اصول دورِحاضر ميں نا كافی تھے؟:

دورِجد ید میں علوم جدیدہ سائنس، اور مغرب کے وضع کردہ تہذیبی اصولوں
کے حوالہ سے اسلام پر جوشہات پیدا ہوئے، اُن کے اِزالے کی جوفکر حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانو گئے نے فرمائی، اگرائس کا مطالعہ کیا جائے، تو کسی اِنصاف پیند کو اِس سے انکار نہیں ہوسکتا، کہ اس باب میں کی گئی دوسری معاصر کاوشوں کے مقابلہ میں یہ کاوش بدارج ومنازل فائق ہے۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ حکیم الامت حضرت مولانا تھانو گئی گی اِس کاوش کی بنیاد اُس طریقۂ کار پرتھی، جسے عام طور پر دوسرے مفکروں نے نظر انداز کیا تھا؛ حالاں کہ یہ طریقۂ کار ایسا اہم تھا، کہ جب اطراف واکناف ہندسے تدوین علم کلام جدید کے مطالبہ کی آ واز اُٹھی، تو حضرت نے اطراف واکناف ہندسے تدوین طریقۂ کار کا اِظہار ہی سب سے پہلے ضروری اہلی تفکیر کے سامنے دوٹوک الفاظ میں طریقۂ کار کا اِظہار ہی سب سے پہلے ضروری

خيال فرمايا:

'' جمتنگلمین کے مقرر کردہ اصولوں پر سارے شبہاتِ جدیدہ کا بھی جواب دیا جاسکتا ہے۔اور اِسی ذخیرہ سے علم کلام جدید کی بھی تدوین بآسانی ہوسکتی ہے'(۱)۔

پھر جب لوگوں کی تشکی اور طلب میں مزید اضافہ ہوا، خصوصاً علی گڑھ کا لج کی جانب سے خود حضرت کے سے بیانات کی درخواست کی گئی، جن سے شبہاتِ جدیدہ کا إز اله ہو، تو اُس وقت حضرت گوعلم کلام جدید میں ایک رسالہ کی تدوین کا شدت سے احساس ہوا۔ ایک ملفوظ میں ، جس طرح اِس کا إظهار فرمایا، اُس سے بھی طریقتہ کا رکی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے:

''سائنس کے شبہات کے جوابات علم کلام قدیم کے اصول سے (دیے جا کیں)، تا کہ بیاعتراض مند فع ہو جائے، کہ شریعت علومِ جدیدہ کی مختاج ہے''(۲)۔

اس لیے حق اِس باب میں یہ ہے، کہ مطالبہ کرنے والے '' مخلصوں'' کو'' جدید'' کی نوعیت اور مصداق سے واقفیت نہیں تھی، اور اُنہیں یہ پہتے نہیں تھا، کہ'' جدید'' کس پرندہ کا نام ہے، اور اُنہیں اِس کے نام سے ایک بہت بڑا مغالطہ دیا جارہا ہے۔ اور جو لوگ مغالطہ دے رہے تھے، اِن مغالطہ دینے والے حضراتِ مفکرین کے یہاں '' جدیدعلم کلام'' کا مطلب یہ تھا کہ:

(۱)'' مٰد ہبی اصول تحقیقاتِ علمی ( قواندین فطرت پر مبنی سائنسی تہذیب ) کے خلاف''ندر ہنے یا ئیں ؛ بلکہ موافق دکھلائے جائیں۔

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تھانوی، **ملفوظات حكيم الامت**، ج: ۱۰،ص:۱۹۱۳ – ۱۱۵ ـ

<sup>(</sup>۲)الضاً، ج:۲،ص:۱۳-۳۲\_

Expired (۲)''متکلمین کے مقرر کردہ اصولوں''کو آوٹ آف ڈیٹ اور Expired قرار دیا جائے۔ باقی لوگ محض اپنی سادہ لوگی سے اِن ہی کی آ واز میں آ واز ملا کر جدید علم کلام کا مطالبہ کرر ہے تھے۔ شایدیمی مغالطہ آمیز مطالبے تھے، جس کی وجہ سے حکیم الامت حضرت تھا نوگ نے'' تد وینِ علم کلام جدید'' کی نوعیت پر گفتگو کرتے ہوئے پہلے لفظ'' جدید'' کی تحقیق اور اِس ضمن میں بعض امور کی اصلاح ضروری خیال فر مائی۔ ملاحظہ ہوذیل کے اِقتابات:

#### (۱)علم کلام جدید کسے کہیں گے؟:

'''اِس زمانے میں جوبعض مسلمانوں میں اندرونی دینی خرابیاں عقائد کی اور پھراس سے اعمال کی پیدا ہوگئی ہیں اور ہوتی جاتی ہیں، اُن کود مکھ کر اِس کی ضرورت اکثر زبانوں پر آرہی ہے، کہ علم کلام جدید مددَّ ن ہونا چاہیے''۔ لیکن علم کلام قدیم جو پہلے سے مدون ہے، اُس کے اصول پر نظر کرنے کے اعتمار سے یہ مطالبہ:

'' خود متکلم فیہ ہے؛ کیوں کہ وہ اصول بالکل کافی وافی ہیں؛ چناں چہاُن کو کام میں لانے کے وقت اہلِ علم کو اِس کا اندازہ اور تجربہ عین الیقین کے درجہ میں ہوجا تا ہے'۔۔۔۔۔'' کہ گوشبہات کیسے ہی اور کسی زمانہ میں ہوں؛ مگران کے جواب کے لیے بھی وہی علم کلام قدیم کافی ہوجا تا ہے'۔ اِس کے باوجودعلم کلام جدید کا جومطالبہ کیا جاتا ہے، تو:

''مقصودا کثر قائلین کا اِس مطالبہ سے بیہ وتا ہے، کہ شرعیاتِ علمیہ وعملیہ ، جو جمہور کے متفق علیہ ہیں اور ظواہرِ نصوص کے مدلول اور سلف سے محفوظ ومنقول ہیں، تحقیقاتِ جدیدہ سے اُن میں ایسے تصرفات کیے جائیں، کہ وہ ان تحقیقات پر منظبق ہوجاویں، گوان تحقیقات کی صحت پر مشاہدہ یا دلی عقلی قطعی شہادت نہ دے۔ سو یہ مقصود ظاہر البطلان ہے۔ جن دعووں کا نام تحقیقاتِ جدیدہ رکھا گیا ہے، نہ وہ سب تحقیق کے مرتبہ کو پہو نچ ہوئے ہیں؛ بلکہ زیادہ حصہ اُن کا تخمینیات وہ ہمیات ہیں، اور نہ اُن میں اکثر جدید ہیں؛ بلکہ فلاسفہ کے صہ اُن کا تحمینات وہ ہمیات ہیں، اور نہ اُن میں اکثر جدید ہیں؛ بلکہ فلاسفہ

متقد مین کے کلام میں وہ مذکور پائے جاتے ہیں،اور ہمارے متکلمین نے اُن پر
کلام بھی کیا ہے۔ چنال چہ کتبِ کلامیہ کے دیکھنے سے اس کی تقدیق ہوسکتی
ہے''؛ البتہ اصولوں کا فروع پر اجرا، اور دورِ حاضر میں پیش آمدہ تحقیقات پر
انطباق کے لحاظ ہے،اب بھی علم کلام جدید کی تدوین کی ضرورت تھی''(ا)۔
علم کلام جدید کی اِس حقیقت اور ضرورت کوسامنے رکھ کر حکیم الامت حضرت
مولا نااشرف علی تھا نوگ نے رسالہ ''الانتباھات المحدیدة عن الاشتباھات
المجدیدة'' تصنیف فر مایا،جس میں اسلام کے اجز ائے اعتقادیہ کے متعلق اُن تمام
امور میں استدرا کات اور اصلاحات فر مادیں، جن میں مسلمان مفکروں نے خود
التباس کا شکار ہوکر مغرب کے اختر اع کردہ اصولوں کی پیروی کی تھی۔

اہلِ مغرب كاطر زِمل:

اہلِ مغرب نے تواپ اصولوں کی روشنی میں مذہبی کتابوں اور بائبل وغیرہ کا تقیدی مطالعہ کر کے انہیں' تاریخی اعتباریت' سے خالی قرار دے دیا تھا۔اسی طرح ایک طرف تو اُنہوں نے''معروضی مطالعہ'' کے تحت مذہبی جنگوں سے متعلق کتابوں اور مذہبی شخصیتوں (مذہبی پیشواؤں) کوغیر معتبر اور غیر مقدس تھہرا رکھا تھا۔ دوسری طرف سائنسی طریقۂ کار کے تحت بہت سے معتقدات واحکام کو تعصب وجمود پر مشتمل کہہ کرغیر سائنسی قرار دے رکھا تھا(ا)۔

<sup>(</sup>۱) وجبه تاليفِ رساله: الانتبامات المفيد ة ،ص:۲\_

<sup>(</sup>۱) سائنسی اصولوں کے تحت ڈھلنے والے معاشرہ کا طرز زندگی اور طرز فکر سائنسی تہذیب کہلائی۔ سائنسی تہذیب کے تحت مطالعہ فطرت کے نتیجہ میں بہت سے راز دریا فت ہوئے۔ ان رمو نِ فطرت کی دریا فت سے وقت کے مسلم علمی معیار مقرر ہوئے۔ اِن علمی معیاروں سے مغربی تہذیب پر وان چڑھی ۔ اِس تہذیب کے زیر اثر متعدد چیزیں بے حد مفید تصور کی سوئے۔ اِن علمی معیاروں سے مغربی تہذیب پر وان چڑھی ۔ اِس تہذیب کے زیر اثر متعدد چیزیں بے حد مفید تصور کی گئیں۔ مثلاً: فکری آزادی، فدہی نظری کا خاتمہ، فدہبی احکام کی پابندی اور جرکے مقابلہ میں کسی نگائی (فجر جدید) کا مژدہ و وغیرہ ۔ اِن اصولوں کے نام مثلاً یہ تھے: علمی نتیج کار (Higher )، تقید عالیہ (Scientific scrutininy )۔ پھر اس قطعیتِ فکر (Exact thinking )۔ پھر اس قطعیتِ فکر کی یہ تفصیل کہ معروضی طریقتہ کار (Objective thinking ) درست تھہرا، اور وہنی طرز فکر (Subjective thinking ) درست تھہرا، اور وہنی طرز فکر

اسی کے ساتھ اہلِ مغرب نے اپنے الحادی ونیم الحادی تصورات کے تحت تدنی، عمرانی ،اورفطری (Natural)اصول وضع کر کے،اوراُنہیں مسلّم قرار دے کرعیسوی مٰدہب کی چیز وں کو برکھا تھا۔ جب دنیا بھر میں قدروں سے بغاوت اور مذہب سے بےزاری کی عام لہر چلی ،تومسلمانوں نے بھی اپنے مذہب کے نام نہاد تحفظ کے لیے اہلِ مغرب کا مٰدکورہ بالاطریقة کارہی اختیار کرلینا حاما؛ کیکن پیربات کسی اُ مجوبہ ہے کم نہیں ہے، کہ اصلاحِ مذہب کے لیے مغرب کے وضع کر دہ اصولوں کو معیار بنالیا جائے۔ اہلِ مغرب اپنے مذاہب کے باب میں اگر ضعف وتشویش میں مبتلا رہے ہوں،اوراُنہیں ایسا کرنایر اہو،تو اُن کابیر إقدام اہلِ اسلام پر مذہبِ اسلام کے باب میں کیوں کر ججت ہوسکتا ہے؟ مگرافسوس ہے! کہ مسلمانوں نے بھی مغربی اصولوں کو حتمی حیثیت دے دی، اور اِتیٰ بھی زحت نہ کی، کہ اُن کوعقل وسائنس کے قطعی معیارات پر بر کھنے کی خود بھی کوشش کرد مکھتے ،اور غیروں پر بھروسہ نہ کرتے۔افسوس! جوکرنے کا کام تھا، وہ تو نہ کیا،اور اِس کے برعکس اگر کیا،تو بیر کہا ہے زعم میں' مسلّمہ مغربی صداقتوں' کے معیار پرشریعت کے تمام عقائد،اصول اوراحکام کو جانچنا شروع کر دیا۔ سرسید شبلی اوراُن کے تبعین کے مطالبے ، جو ہندوستان بھر میں اپنی گونج پیدا کرتے رہے؛ اِسی منہج کی طرف دعوت دیتے ہیں۔اور اِن حضرات کے ذریعہ اِس موضوع پر کیے گئے کام مجموعی طور پر اِسی طریقهٔ کار کے نمونے ہیں، جواینے وقت میں فضامیں ہیجان،افراد واقوام کے ذہنوں میں خلجانات اورالتباسات پیدا کرتے رہے ہیں۔ رساله 'الانتباهات المفيدة عن الاشتباهات الجديدة " مين نهرف طریقهٔ کار کی بیخرا بی واضح کردی گئی؛ بلکه معاصرافکار کے تسلیم شدہ اصولوں پر کلام کر کے ایک طرف تو اُن کے اِجرامیں کی گئی عقلی اور سائنسی غلطیاں ظاہر کی گئیں۔ دوسر ی

طرف ایسے میچ اصولوں کی طرف بھی رہنمائی کردی گئی، جوآئندہ کام کرنے والوں کے لیے راہ عمل لیے دلیلِ راہ بن سکیس۔ چنال چہ بیہ کتاب آئندہ کام کرنے والوں کے لیے راہ عمل متعین کرنے والی ہے، جس کی طرف توجہ خود حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تضانو کی اِس طرح دلاتے ہیں:

"اس میں، میں نے ایسے اصولِ موضوعہ قائم کر دیے ہیں، جن سے میر رز دیک اِس قتم کے جتنے شبہات پیدا ہوں، بہہولت رفع کیے جاسکتے ہیں، ""اگر حق تعالی کسی کو ہمت دے اور وہ کتب ملحدین و معرضین کو جس میں اسلام پر سائنس، یا قواعد مخرعہ تدن کے تعارض کی بنا پر شبہات کیے گئے ہیں۔ جمع کر کے مفصل اجو بہ بصورتِ کتاب قلم بند کر دے، تو ایسی کتاب علم کلام جدید کے مفہوم کا احق مصداق ہوجا وے۔ گویا یہ "الانتب اھات المحدیدة من الاشتباھات المجدیدة". ف) صد اول ہے، اور آئندہ اضافات دوسرے صفل "(ا)۔

یہی وجہ ہے کہ اِس رسالہ''الانتابات المفید ق'' کی حضرت مولا نا عبدالباری ندویؓ نے جب تلخیص فرمائی ، تواُس کے تعارف میں لکھا:

''اہلِ فکر وحقیق کے لیے اِس میں ایسے اصول ومبادی بیان فرمادیے گئے ہیں،
کہ وہ اِن سے اپنے اور دوسروں سب کے جدید سے جدید اصولی وفر وعی شبہات
بہت کچھاز الدفر ماسکتے ہیں۔ اور جدید سے جدید علم کلام کی عمارت جدید سے جدید
معلومات وتحقیقات کی روشنی میں ان ہی بنیا دول پر کھڑی کی جاسکتی ہے''(۱)۔
اِن سب با توں سے بیہ ظاہر ہوتا ہے کہ:''الا نتبتا ہات المفید ق عن الا شتبا ہات
الحجد بدق'' کی شکل میں حضرت تھا نوگ کے ذریعہ کیا گیا کام انو کھا، غیر معمولی اور لا ثانی
تھا۔ پھریہی نہیں' بلکہ حضرت کے یہاں علم کلام جدید کی تدوین کا بیہ کام زیادہ وسیع
(۱) ملفوظات عیم الامت، ج: ۱۰مسی ۱۱۳۰–۱۱۱ الا متبابات المفیدة، اختیا کی التماس، ص: ۸۰۔

(٢) ديكھيے: جامع المجد دين۔

پیانہ پر ماتا ہے۔ مذکورہ رسالہ 'الانتہا ہات المفید ة' تو اُس طبقہ کے اِزالہُ مغالطات کے لیے تھا، جس کوعلوم جدیدہ ،سائنس اور معاصر قواعد تدن کی راہ سے شریعت کے باب میں خلجان پیش آیا ہو؛ کیکن اہلِ علم کا وہ طبقہ جوعر بی علوم سے واقف ہے، اور کسی شعبے میں ماہر و خصص و غیرہ ہے، ایسے لوگوں کو اسلام پر شبہات کے دفاع کے باب میں جواضطرابات پیش آئے، یا انہوں نے خود ہی مغالطے پیدا کیے، اُن کے ازالہ کے میں جواضطرابات پیش آئے، یا انہوں نے خود ہی مغالطے پیدا کیے، اُن کے ازالہ کے لیے بھی اصولی حیثیت سے، نیز بعض فروعی مباحث پر بھی متعدد تصنیفات اِرقام فرمائیں، اُن میں سے بعض یہ بین: التقصیر فی النفسیر، درایتہ العصمة ، ہر سے صصوبی اسلام نفی الحرج ، وغیرہ (۱)۔

<sup>(</sup>۱) إن كے علاوہ علم كلام جديد سے متعلق مسائل، مباحث اور اصول پر حضرت نے جو رسالے اور تصنيفات تحريفر مائی ہيں، أن ہيں سے بعض ہے ہيں: (۱) أكسيسو في إثبات التقديو، (۲) تمهيد الفوش في تحديد العوش، (۳) ظهور العدم بنور القدم، (۴) أحكام التجلي من التعلي والتدلي، (۵) الفتوح فيما يتعلق بالروح، (۲) توحيد الحق، (۷) اقامة المطامة على زاعم ادامة المنبوة العامة، (۸) اصلاح ترجم و بلوي، (۹) اصلاح ترجم حيرت، (۱۰) الهادي للحيسران في فصاحة القرآن، للحيسران في فصاحة القرآن، (۱۱) اصلاح الحقيان، (۱۱) القصو المشيد للعصو المجديد، (۱۲) المصالح العقلية، (۵) مجاولات معدلت، (۲۱) القول الصواب في مسئلة الحجاب، (۱۷) كلمة القوم في حكمة الصوم، (۱۸) عيش الحيان، (۱۹) بيت الديان، ملفوظات، مواعظ، بيان القرآن، البدائع، بوادر كجت جت مضامين، شريحات و المحيات.

چوخفاباب: مدوّن اول: الامام مجرفاسم النانونوي

### حاصل گفتگو

ابتدا میں معزلہ نے "قرآن کے معانی کوبدلنا شروع کیا، تو اہلِ حق کو جواب دینے کی ضرورت ہوئی "۔ اہل حق متکلمین کے اِس کام کی قدر کرتے ہوئے اور کام کی حدود ظاہر کرتے ہوئے حکیم الامت حضرت تھا نوئی نے صراحت کی ہے: " اِس میں تو شک نہیں، کہ متکلمین نے جو کچھ حقیق وقد قبق کی، وہ ایک ضروری کام تھا، جس پر خالفین اہلِ بدعت وہوئی کی تلبیس نے اُن کو مجبور کیا؛ لیکن متکلمین کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہے، کہ مسلمانوں کو قرآن پر ایسی حقیق وقد قبق کے ساتھ ایمان لا نا چاہیے؛ بلکہ مطلب صرف یہ ہے، کہ اگر کوئی مخالف اسلام پر اعتراض کرے، اور اُس کی فہم میں سلامتی نہ ہو، اور سزاجت کے ساتھ وہ قائل نہ ہو سکے، تو اُس کے مقابلے میں اِس سے کام لیا جائے ''(ا)۔

جس طرح اول مرتبہ عباسی عہد میں اِس کام کی ضرورت پیش آئی، اُسی طرح عبد یعلم کلام کی تدوین کی ضرورت، مجموعہ عالم کے لحاظ سے سائنسی تہذیب کے پوان چڑھنے کے نتیجہ میں حق بیہ ہے کہ پہلی مرتبہ انیسویں صدی عیسوی میں پیش آئی اور سائنسی طریقۂ کار پر بنی اصول اور قوانین جب مدون اور منضبط ہو گئے، تو ہماری دانست میں، اُن کے صحت و تقم کو پر کھنے کے لیے اول مرتبہ (کہ وہی آخر بھی ہے) تحریرات امام نا نوتو کئی کی ضرورت پیش آئی، اور وہ لاریب عہد حاضر میں بھی بددینوں کے جواب کے لیے کسوٹی اور معیار کا درجہ رکھتی ہیں۔

عہدجدید میں (جو کاویں صدی سے اب تک کاعہدشار کیا جاتا ہے) حضرت

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت تھانو گئ**، محاسنِ اسلا**م، (الهند: زمزم بک ڈیو، دیو بند، د.ط، ۱۹۹۸ء)، ج۱۸۸،ص: ۳۸۸\_

نانوتوی کا کام،تمام عالم پرنظر کرتے ہوئے، ہرمفکر پر فاکق ہے۔ بعد کے مفکروں میں حضرت تھا نوی کا ذکر کیا جاچکا۔ ماقبل کے مفکروں میں حضرت شاہ ولی اللّٰد کا نام بہت نمایاں ہے؛ لیکن اِس باب میں ہر دو بزرگ کا مواز نہ کرتے ہوئے، مفتی سعید احمد یالن پوری نے لکھا ہے کہ:'' حضرت نا نوتوی کا کام حضرت شاہ صاحب کے کام سے تین حیثیتوں سے ممتاز ہے: حضرت نا نوتوی کے نے:

(۱) علم کلام کوفن حیثیت سے سامنے رکھ کراس کے تمام اصول وضوابط کومزین کیا ہے،اوریہ آپ کی زندگی کا خاص کارنا مہہے۔

ن (۲) مغمولات جزئیات کو؛ بلکہ بعض ایسی جزئیات کو، جنہیں فقہاء خلاف قیاس کہتے تھے محکم استدلال کے ساتھ ان کاعقلی ہونا واضح کیا ہے۔

ُ (٣) دفیق اورخالص عقلی مسائل کوبھی محسوس بنا کرر کھدیتے ہیں۔اوریہ آپ کی تصنیفات کی وہ خصوصیات ہیں، جو کہیں نظر نہیں آتیں'۔(فاتحہ واجب ہے؟)

ﷺ حضرت مولانا فخر الحسن صاحب گنگوہی رحمہ اللہ نے'' تقریر دل پذیر'' کا

تعارف کراتے ہوئے فرمایا:

''اِس زمانے میں نبی کے ایک نائب نے '' سا رہے جہاں کو پیامِ خداوندی ایسی خوش اسلو بی سے پہو نچادیا، کہ کسی اہلِ عقل کو ہروئے عقل اِس سے چارہ نہیں، کہ خدا کو یگا نہ و یکنا جانے، پیغا مبروں کواپنے اپنے زمانے میں واجب الاطاعت سمجھے، اور جناب محمد رسول اللہ طِلاَ الله طِلاَ اِسْ اِن کی اطاعت اور تا بعداری میں اپنی نجات منحصر سمجھے۔ خدا کی جحت قائم ہو چکی، کہ ہروئے عقل اِس زمانے میں سوائے دینِ اسلام کے اور کوئی دین ایسا نہیں، جس کے اختیار کرنے سے انسان کی نجات ہو سکے۔

بہر حال! یہ رسالہ بے نظیر ہے، چیثم روزگار نے بھی مثل اِس کے کوئی کتاب، یا رسالہ نہ دیکھا ہوگا۔ ناظر فہیم ومنصف بعد ملاحظہ کے اِس کو جان سے زیادہ عزیز سمجھے گا''(۱)۔

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوی،تقر**میول پذیر**۔

جس اِتمام جحت کی بات یہاں کہی گئی ہے، بیسلف سے لے کرآج تک مجددین اور مصلحین امت کی جانب سے حسبِ ضرورت وموقع ہمیشہ ہوتا رہی ہے؛ لیکن کیفیت اور دائر ہے کی وسعت اور طریقهٔ کارپر نظر کرتے ہوئے اُسلوبِ امام نا نوتو گ تاریخ علم کلام کے تمام ائمہ میں منفر دوممتاز، لا ثانی ولاز وال ہے۔

## چوتھاباب: مدوّ نِ اوّل: الا مام محمد قاسم النا نوتو ی رحمہ اللّد

ندکورہ بالا حقائق ظاہر ہوجانے سے نہ صرف ''جدید'' کی وضاحت ہوگئ؛ بلکہ
اِس لفظ کے ذریعہ دیے گئے مغالطہ کی بھی قلعی کھل گئ؛ لیکن اب ہم یہ بتانا چاہتے ہیں،
کہ علم کلام جدید کی تدوین کے حوالہ سے حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ کا کام اپنی تمام تر اہمیت، اِفا دیت اور وسعت کے باوجود علم کلام جدید کی حقیقت کا کاکم اپنی تمام تر اہمیت، اِفا دیت اور وسعت کے علاوہ بھی ہے، جس پر حضرت تھا نوگ مرف ایک رخ تھا۔ اور اِس کا ایک رخ اس کے علاوہ بھی ہے، جس پر حضرت تھا نوگ نے موقع ضرورت میں بہ قدرِ ضرورت (ایجاز واجمال کے ساتھ) ہی کلام فر مایا ہے۔ اور بعض مرتبہ تو محض اِشارات پر اِکتفا فر ما یا ہے، جب کہ بعض مباحث سے تعرض بالکل نہیں فر مایا۔

وجه اِس کی میہ ہے، کہ ججۃ الاسلام امام محمد قاسم نا نوتو کی پہلے ہی اِس رخ پر اپنے خاص طرز سے سیر حاصل کلام فر ما چکے تھے۔ آ ہیئے! دیکھتے ہیں کہ: (۱) وہ کون سارخ تھا، جس کی تکمیل کی ضرورت کا امامِ نا نوتو کی گوا حساس ہوا؟ اور اس حوالے سے (۲): تصانیفِ حضرت والا (امامِ نا نوتو کیؓ) کی خصوصیات کیا ہیں؟

#### عصرِ نو كا تشنهُ تنكيل بهلو:

اِن دونوں سوالوں کا جواب جاننے کے لیے بیہ بات ذہن میں رکھنا ضروری ہے، کہ حضرت نانوتو کی کے پیشِ نظر اکتثافاتِ جدیدہ، تحقیقاتِ حاضرہ بحثیت موضوع زیر بحث نہیں ہیں،اور نئے تہذیبی وسائنسی نظریوں اور خیالوں پر کلام بھی بس عمومی اور کلی حیثیت سے ہے؛ لیکن اس کے با وجود، جس رخ سے حضرت ؓ نے کلام فرمایا ہے، وہ ارفع واعلی حیثیت کا حامل ہے۔ اور موضوع کے حوالہ سے حضرت نا نوتو کُ کی تحقیقات کواولیت حاصل ہے؛ کیوں کہ جو چیز حضرت نا نوتو کُ کواولین وآخرین میںمتاز کرتی ہے، وہ اصولوں کی تدوین اور اُس کا طریقہ کارہے۔حضرت نا نوتو کُ کا اصل کا م عقلی، تهذیبی وسائنسی قائم شده اصولوں وغیره کاتحلیلی اور تجزیاتی جائزہ پیش کرکے درست نتائج کی نشاندہی ہے، اور خود اِن اصولوں کی جواصل ہے، کہ'' حقائق اوراصولِ اشیاء معلوم کر کے دلائلِ عقلی اور براہین قطعی سے ثبوت''،اُسے بیش کرنا ہے۔اینے اِسی طریقۂ کار کے ذریعہ حضرتؓ نے تمام صحیح اصول دریافت کر کے بیددکھلایا ہے، کہ شریعت سے جہاں کہیں مزاحمت کی گئی ہے، وہاں فی لوا قع صحیح اصولوں کی دریافت میں اور اُن سے نتائج اخذ کرنے میں ، یا اُن کے اجرا اور اطلاق میں، یا اُن کےفہم وتفہیم میں کوتا ہی ہوئی ہے (۱)۔حضرت نا نوتو کُ کا بیدا ساسی اور بنیا دی کام اِس حیثیت سے بڑی اہمیت اختیار کرجاتا ہے، کہ چوں کہ اسلام کے (۱) یہ بات معلوم رُنی چا ہیے، کہ حکیم ایسے ہی لوگ کہلاتے ہیں، جو'' حقائق اور اصولِ اشیاء معلوم کر کے دلائلِ عقلی اور براہین قطعی ہے ثبوت'' فراہم کریں،اورسائنسدانوں کا وظیفہ بھی کچھے کچھاسی تسم کا ہے، گواُن کا طریقیّہ کار، مقاصداً وراخذِ نتائج کا نہج دوسرا ہے۔'' حقائق اوراصولِ اشیاءِ معلوم کر کے دلائلِ عقلی اور براہین قطعی ہے ثبوت' فراہم کرنا' ' حکیم کا وظیفہ ہے۔اور اِس حیثیت ہے گزشتہ دِوسوسالوں میں ہماری دانست میں صرف جار حكماء پيدا ہوئے ہيں. (1) جمة الاسلام إمام محمد قاسم نا نوتو گئ، (٢) حكيم الامت حضرت مولا نااشرف على تقانو گئ، (٣) شَخْ الاسلام حَفزت مولا ناشبيراحمُ عثَا فَيُّ ، (٣) حَكيم الاسلام حفزتُ مولا نا قارى محمد طيب صاحبٌ ـ اصولوں کاعقلی ہونا، فروعِ اسلام کاخلافِ عقل نہ ہونا، ایک الیم اہم بات ہے، کہ اِس حوالہ سے اگر کوئی شخص اعتراض کرتا ہے، یا شبہ وارد کرتا ہے، تو اہلِ اسلام اُس کے جواب کے ذمہ دار ہیں۔ (کذا قال حکیم الامت مولا نااشرف علی التھانوگ )، یعنی غیر عقلی یا خلاف عقل ہونے کے اِلزام کو دفع کرنا، اور شریعت سے متعلق پیش آنے والے شبہات کا اِز الداہلِ اسلام کے ذمہ ہے۔

حضرت نا نوتو کئ کی کلامی تحقیقات میں شریعت کے اسرار بھی ہیں، حکمتیں اور علتیں بھی ہیںاوراُن کا معیار نہایت بلند ہے؛ مگریہ چیزیں حضرت نا نوتو کُ کا کیجھ خاص امتیاز قائم نہیں کرتیں؛ کیوں کہا پنے اپنے مذاق پر دوسرے حکماءاور واقفین اسرارِشریعت کے یہاں بھی بیہ چیزیں موجود ہیں۔ چناں چہ متقدمین میں ججۃ الاسلام امام غزالی اورمتاخرین میں مُسْنِدُ الهندامامِ شاہ ولی اللّٰداور حکیم الامت حضرت مولانا اشرف على تھانوي رحمهم اللّٰداِس كي مثاليں مَيں؛ ليكن جو چيزيں ْحضرت الا مام كا امتياز قائم کرتی ہے، وہ حضرت کا فر دِفرید طریقہ کارہے۔اقوام عالم کی طرف سے پیش آمدہ شبہات کے اِزالہ کے لیے جوطریقۂ کارحضرت نا نوتو کُٹ نے اختیار کیا ہے، وہ طریقہ ہماری دانست میں کسی اور نے اختیار نہیں کیا؛ متعلقہ مسائل پر، نیز اُن کے اساسی اصولوں پر کھلی بحث کی داغ بیل ڈالنا، سائنسی منہج پر کلام اور اُن کی تنقیح؛ یہ دراصل حضرتُ گا اِمتیاز ہے، جس میں اُن کا کوئی شریک وسہیم نہیں۔اس باب میں حضرت کا اُسلوب ایک طرف تو قدیم ہے؛ لیکن اصولوں کی لیمیات کی دریافت کے حوالہ سے علم کلام قدیم کےاصولوں میں بھی ایک پہلو کااضافہ ہے۔اور پیاضافہ شدہ پہلواییا ہے، جو کسی کے لیے بھی بھی آسان نہیں رہا،جس کا ذکر آگے آرہا ہے۔اور اِس اضافہ نے ایک ایسے علم کلام کی شکل اختیار کر لی ہے، جسے جدید کہیے، یا جدید تر کہہ لیجیے؛ بلکہ موجودہ سائبرعہد میں اِس کا اِطلاق کر کے دیکھ کیجیے،علم کلام کے تناظر میں اپنی آن اورشان اورمسائل کے حل میں معین و مددگار ہونے کے لحاظ سے، نیز فردِ فرید ہونے کے نقط ُ نظر سے مدوّ نِ اول ہی ثابت ہوگا، جس کے مدوّ نِ اول حضرت نا نوتو گُ بیں۔اس طرح بیتین امور ہیں، جنہیں حضرت کا اِ خصاص کہیے، تو بجاہے:

(۱) گلوبل منہے: عالمی مسائل کے حل کے لیےاصولِ قدیم،افکار جدیداور مسائل واحکام پر کھلی بحث کی داغ ہیل ڈالنا۔

(٢) سائنسي منهج: اصولِ اشياءاور حقائقِ موجودات سے براہین قائم کرنا۔

(٣) بين مُرْهِبِي تَفْهِيمِ كَا مُنْهِجِ: تقابلي مطالعه ـ

گرونیم باز:

یہ بات معلوم ہے، کہ علم کلام کافن معز لہ کے اعتزال اورائن کے ذائعا نہا ذکار کا جواب دینے کے لیے وضع کیا گیا تھا؛ کین اس باب میں ایک جرت انگیز امر بیسا منے آیا، کہ حضرت نا نوتو گ کے عہد میں یہ مغالطہ دیا گیا، کہ علم کلام کی وضع و تد وین معزلہ نے کی تھی؛ حالاں کہ یہ بات حقیقۂ الامر کے بالکل خلاف تھی۔ واقعہ یہ ہے کہ قرونِ ثلاثہ مشہود لہا بالخیر کے بعد عقل پرسی کے حوالہ سے کھلے طور پرنصوص کے معانی میں تبدیلی اور شریعتِ فلا ہرہ سے انتحراف شروع ہوگیا تھا، جس کے انسداد کے لیے علمائے سبدیلی اور شریعتِ فلاہرہ سے انتحراف وعظ و تبلیخ کا سلسلہ قائم رکھا تھا؛ بلکہ شکوک و شبہات کا ادالہ بھی فرماتے رہے تھے۔ ان ہی حالات میں مسلمانوں میں ایک فرقہ بیدا ہوا، جس نے اس اصول پر اپنی فکر کی بنیا در گھی: "قصدیق بھا و افق العقل محما جاء به النہی از الہ بھی فرماتے رہے تھے۔ ان ہی حالات میں محمدیق بحد ہو ہماری عقل کے موافق ہو)، اور حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوگ کی صراحت کے بحوجب: "قرآن کے معانی کو بدلنا شروع کیا، تو اہل حق کو جواب دینے کی ضرورت ہوئی، "

صحابة كے زمانه ميں علم كلام كيوں نه تھا؟:

آگے اِس کی وجہ ذکر کرتے ہیں کہ: صحابہؓ کے زمانہ میں اِس فن کی تدوین کی ضرورت کیوں نہیش آئی تھی؟:

''.... صحابةً کے وقت علم کلام کی تدوین کی ضرورت نہ ہوئی تھی ۔اورا یک علم کلام ہی کیا؟ صحابہؓ کے زمانہ میں تو فقہ کی بھی متد وین نہ تھی؛ کیوں کہ اُن میں اُ ا تناع کا مذاق غالب تھا۔ تو اگر مسلمان ،حضرات صحّابہ کے طرز پر رہتے اور عبادت كوناقص نه كرتے، تو فقهاء كوتدوينِ فقه اور تحقيقِ فرائض وواجبات، وشرائط واركان كي ضرورت نه ہوتی ۔اسی طرح اگرسب مسلمان مٰداہب اصلیہ يررَجةِ اوريد قِق شروع نه كرتے ،تومتكلمين كوجھى‹ تَكُفُ وُنَ '' كَ تُحْقِيق كَي ضروت نہ ہوتی، کہ یہاں کفرعملی مراد ہے، نہ کفرِ حقیقی۔ نہ اُن کو اِستَو کی علی العرش كى تاويل بيان كرنى يريتل متكلمين كوبھى اِس كَى ضرورت جب ہى ہوئى ، جب کہ اہلِ بدعت نے تلبیس شروع کر دی۔ (جب ) اہلِ بدعت وہویٰ نے تلبیس وتحریف شروع کردی،تواب علماء میں نقسیم خد مات ہونے لگی ۔کسی نے بلاغت کو لے لیا،کسی نے نحو وصرف کو،کسی نے علم کلام کو،کسی نے حدیث کوکسی نے فقہ کو کسی نے تفسیر کو۔اورایک جماعت نے علوم عقلیہ کی خدمت اختیار کی اوراب علوم عقلیہ کی بھی ضرورت ہے؛ کیوں کہ آج کل عقول میں سلامتی نہیں رہی ، وہ بدوں علوم عقلیہ کی مدد کے دقیق علوم کونہیں سمجھ سکتے ۔اگرعقول میں سلامتی ہو، تو پھرعقوُل میزانیہ کی کوئی ضرورت نہیں۔ چناں چہ حضرات صحابہ ومجہّدین کو اِس کی ضرورت نہ تھی ؛ مگر باوجود اِس کے اُن کے تمام دلائل قوانین عقليه يرمنطبق ہيں؛ليكن اب بدول علوم عقليہ كے نهم اس ليے مشكل ہوگيا،كه جو إشكالات شريعت پر كيے جاتے ہيں،خوداُن ميں علوم عقليه وفلسفيه كى بہت آمیزش ہے''(ا)۔

را) محاسنِ اسلام ،ص:۳۸۵–۳۸۷\_

چوں کہ معتزلہ کے خیالات کو جو دینی معتقدات میں گمراہی کا باعث بن رہے تھے، عقل کی راہ سے فروغ حاصل ہوا تھا؛ اس لیے عقل ہی کی بنیاد پر اُن کے جواب کے لیے نہایت حیرت انگیز اصول وضع کیے گئے، ان ہی اصولوں کا نام علم کلام ہے، جن کی شان یہ ہے، کہ نہ صرف معتزلہ کے لیے؛ بلکہ بقول حضرت تھا نوگ ازمنہ ممتدة الی یوم القیامۃ کے لیے کافی ہو گئے، فرماتے ہیں:

''علم کلام کوعلاء نے ایسا مدون کیا ہے، کہ ساری دنیا کو بند کر دیا۔ آج تک کوئی اس کوئیس توڑ سکا''۔ '' یہ بھی خدا کی رحمت ہے، کہ ہم سے پہلے یہ شبہات پیدا ہو چکے، اور متقد مین متکلمین نے اُن کے جواب میں قیامت تک کا اِنتظام کردیا، کہ علم کلام کی بنیا دڈ ال کر قیامت تک کے شبہات کا اِزالہ کر دیا''۔

اِس سے معلوم ہوا، کہ معتز لے علم کلام کے واضع اور مدوِّ ن نہیں تھے؛ بلکہ اُن کے رد کے لیے علم کلام کی تدوین ہوئی تھی۔ اور یہ مخل مغالطہ ہے، کہ علم کلام کے مدون معتز لہ ہیں'۔

#### تدوین کا سهرامعتز له کے سرر کھنے کی وجہ:

گزشتہ سے پیوستہ صدی میں جن لوگوں نے تدوین کا سہرامعتز لہ کے سررکھا ہے،
اُس کی وجہ یتھی، کہ وہ لوگ حالاتِ حاضرہ میں برغم خود دفاعِ اسلام کی جن اصولوں پر
خدمت کرنا چا ہتے تھے، عہد قدیم کے معتز لہ کے خیالات اور اُن کے طریقہ کارسے وہ
اصول میل کھاتے تھے؛ اِس لیے انہوں نے علم کلام کی تدوین کومعتز لہ کے کمالات میں
شار کیا۔ اور اِس حقیقت کونظر انداز کرتے ہوئے، کہ علم کلام کافن تو خود معتز لہ کے رد
میں مدون کیا گیا تھا، ایک دوسرے محرک کا اِظہار کرتے ہوئے معتز لہ کو ہیرو دکھانا
جاہا۔ اور وہ محرک ان کے زعم میں یہ تھا، کہ عہد معتز لہ میں ادبان و مذاہبِ باطلہ ' مانیا''
وغیرہ کے مقابلہ میں دلائلِ عقلیہ کے ذریعہ جواب دے کر مذہبِ اسلام کی حقانیت

واضح کر نے کی ضرورت آن پڑی تھی، تو الیی صورت میں عقلی دلائل سے مذکورہ کارنا مدانجام دینے کے لیے سب سے زیادہ پیش پیش معتز لدر ہے؛ لیکن عرض کیا جا چکا، کدمعتز لد کے اصول درست نہ تھے، فلسفہ کے حملہ کے مقابلہ میں وہ کوئی سپر قائم نہ کر سکے تھے؛ بلکہ فلسفیوں کے افکار و خیالات سے مرعوب تھے، اور دین حق سے اِخرافات کا خودہی شکار ہوگئے تھے؛ لہذاعلم کلام کے مدوّن وہ اس لیے نہیں ہو سکتے، کہ علم کلام کی ماہیت میں بیامرشامل ہے، کہ اس میں عقلی دلائل کا اِستعمال کیا جاتا ہے، اور ''اعتقادات میں اہلی سنت اسلاف کے مذہب سے روگردانی کر کے باطل نظریات رکھنے والوں کی تر دید کی جاتی ہے'۔ اِس مصداق پر معتز لہ بھی کھپ ہی نہیں سکتے؛ کول کہ اُن کے نظریات خود باطل تھے۔

#### حضرت امام نا نوتو کُنگا کارنامه:

یہ تو ہوئی معتزلہ کی بات؛ البتہ علم کلام کے حوالہ سے ایک تشکی بہر حال! رہ گئ تھی۔ وہ یہ کہ جب علم کلام کی تعریف میں یہ جزوبھی شامل ہے کہ: ''عقلی دلائل سے ایمانی عقائد پر ججت قائم کی جاسکتی ہے''(۱)، تو اگر چہ عملاً یہ کام (''عقلی دلائل سے ایمانی عقائد پر ججت قائم'' کرنے کا) ہمیشہ ہوتا رہا؛ کیوں کہ مسلمانوں کا کوئی عہد تبلیغ کے فرائض کی ادائیگی سے خالی نہیں رہا(۲)؛ لیکن یہ ضرورت ہنوز شدۂ تھمیل تھی، کہ

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون نے علم کلام کی تعریف اِس طرح کی ہے:''علم کلام وہ علم ہے، جس کے ذریعہ عقلی دلائل سے ایمانی عقائد پر ججت قائم کی جاتی ہے، اوراعتقادات میں اہلِ سنت اسلاف کے مذہب سے روگر دانی کر کے باطل نظریات رکھنے والوں کی تر دید کی جاتی ہے''۔

ب کیناں چہ گزشتہ بیان میں عرض کیا جاچکا ہے، کہ مسلمانوں کے زدیک دین اسلام کی مدافعت کے لیے اور احقاقِ حق اور احقاقِ حق رابطالِ باطل کی غرض کے لیے بچھ عقلی قوانین کی حاجت تھی ، جس کا انہوں نے ضروت کے وقت یا تو قصد اُاستعال کیا، یا توفیقِ الهی سے جو جواب دیے، وہ خود ہی قوانمین عقلی پرمنظبق تھے تحریری شکل میں بھی حسب ضرورت آحاد امت نے زمان ومکان، اقوام وافکار کے اختلاف کے ساتھ جس وقت ضرورت محسوس کی اِس ناگز رعمل کو انجام دیا۔

بہ حیثیت فن اِس کی مدوین اِس طرح روبہ مل آئے، کدروئے زمین کے تمام انسانوں کو خاطب بنا کر عقلی اصولوں سے اُن پر ججت تمام کردی جائے۔ اور بیضرورت مجموعہ عالم کے لحاظ سے سائنسی تہذیب کے پروان چڑھنے کے نتیجہ میں جس طرح حق یہ ہے، کہ پہلی مرتبہ انیسویں صدی عیسوی میں ہی پیش آئی (۱)؛ اس لیے جس طرح اول مرتبہ عباسی عہد میں معتز لدنے ' قرآن کے معانی کو بدلنا شروع کیا، تو اہلِ حق کو جواب دینے کی ضرورت ہوئی (۲)'۔

اسی طرح بی بھی حق ہے، کہ سائنسی طریقۂ کار پر ببنی اصول اور قوانین، جب مدون اور منضبط ہو گئے، تو ہماری دانست میں پہلی مرتبہ (کہ شاید وہی آخری بھی ہو) اُن کے صحت وسقم کو پر کھنے کے لیے تحریرات امام نا نو تو گائے کے قلم سے منصہ شہود پر آئیں (۲)۔

<sup>(</sup>۲) چناں چہ متنظمین کے اِس کام کی قدر کرتے ہوئے اور کام کی حدود ظاہر کرتے ہوئے حکیم الامت حضرت تھانوی ؓ نے صراحت کی ہے: ''اِس میں تو شکنہیں ، کہ شکلمین نے جو پھے حقیق وقد قبق کی ، وہ ایک ضروری کام تھانوی ؓ نے صراحت کی ہے: ''اِس میں تو شک نہیں ، کہ شکلمین نے جو پھے حقیق وقد قبق کی ، وہ ایک ضروری کام ایجا نہوں نے اس محجور کیا ۔ گو اِس مجبوری کے بعد بعض ابحاث انہوں نے ایسی چھٹر دیں ، جن کے چھٹر نے پر وہ مجبور نہ تھے، اور ایسی ابحاث کی شار بہت قلیل ہے؛ لیکن شکلمین کا پیر مطلب مرف بہت ، کہ ہم گر نہیں ہے ، کہ اگر کوئی مخالف اسلام پر اعتراض کرے ، اور اُس کی فہم میں سلامتی نہ ہو، اور سز اجت کے ساتھ وہ قائل نہ ہو سکے ، تو اُس کے مقالے میں اِس سے کام لیا جائے''۔

<sup>(</sup>۲) محاسن اسلام ، ۳۸۸ ـ

چوتھاباب: (ب)عالمی مسائل کے لیے اصول قديم، افكار جديد اور مسائل واحکام برکھلی بحث

## چوتھاباب: (ب)عالمی مسائل کے لیےاصولِ قدیم،افکارِجدیداورمسائل واحکام پر کھلی بحث

پہلی مرتبہ عہدعباسی میں رونما ہونے والی تلبیسات کے آٹھ نوسوسال کے بعد جب سائنسی طریقهٔ کار، یا سائنسی تهذیب پرمبنی تلبیسات اینے عروج پرپہونچ گئیں، اورصرف مسلمانوں کے مغالطات کا مسکہ نہیں رہ گیا گیا؛ بلکہ ایک طرف جدید مغربی تہذیب کے حوالے سے سیاسی زندگی میں جمہوریت رواج پائی، انسانی زندگی سے نه ہی یا بندی کو جبر کا نام دے کرختم کیا گیا،انفرادی، اِجتماعی،معاشرتی،ترنی زندگی میں فر دکی آزادی اوراُس کی پیندونا پیندخیراعلی قرار پائی ،اور اِس فکر کے تحفظ کے لیے منظم شکل میں انسانی حقوق کی یا سداری کے عنوان سے عالمی مسائل کے حل کے لیے اقوام متحده کی صورت میں انٹرنیشنل فورم کا قیام عمل میں آیا (۱)۔تدن کے ان قوانین کی (۱) اقوام متحدہ کے انٹز بیشنل فورم کا قیام دوسری عالمی جنگ کی تباہ کاریوں کے بعد طاقت ورقوموں کی طرف سے کمزور قومُوں کی حالت سنوار نے کے لیے ۱۹۴۵ء میں United Nations Organization کے نام ہے کیا گیا تھا۔''اقوام متحدہ کی تشکیل کے وقت اُس کے منشور میں لکھا گیا کہ:''ہم اقوام متحدہ میں شامل اقوام نے مصمم ارادہ کیا ہے، کہ آنے والی نسلوں کو جنگ کی لعنت ہے بچائیں گے، انسانوں کے بنیا دی حقوق پر دوبارہ ایمان لائيل گے، اورانساني اقدار کی عزت اور قدر ومنزلت کریں گے: ''بیکن اقوام متحدہ کی حقیقت اوراصلیت صرف تین سال بعد ہی سامنے آ گئی، جب ۱۹۴۸ء رمیں ایک غیر قانونی صهیونی ریاست کا ختجرامتِ مسلمہ کے سینہ میں اتار دیا گیا۔ تاز ہ اطلاع کےمطابق اقوام متحدہ کی چھمرکز تی تمیٹی میں سے ایک اہم لیگل تمیٹی ہے،جس کوار دومیں''سکریٹریٹ تمیٹی''بھی کہاجا تاہے۔(بَقیہا گلے صَفّح یر):

شریعت کے ہاتھ مزاحمت سے نبرد آزما ہونے کے لیے حضرت نانوتو کُٹ نے درست اصولوں کی تدوین پہلے ہی فرمادی، جس سے فوائد دین حاصل ہوئے:

(الف): خیروشرکے حجے اصولوں کو نیچراور رغبتِ طبع کے فاسد معیار کی نظر کردیا گیا تھا۔ فطرت میں چھے ہوئے قوانین (Natural laws) کی دریافت اور بعض سئے علوم کے رواج ، مثلاً حفریات (Excavation) وغیرہ کے ذریعہ شریعت کے ساتھ مزاحمت کی صورت میں اصولِ تطبق اور اصولِ ترجیح کے مسلمات میں تبدیلی کی ساتھ مزاحمت کی صورت میں اصولِ تطبق اور اصولِ ترجیح کے مسلمات میں تبدیلی کی گئی تھی۔ دوسری طرف مصالحت بین المذاہب اور بلیجن انٹر فیتھ کے بلیٹ فارم سے نہ ہی امور اور مذہبی معتقدات پر کھلی بحثوں کو دنیا بھر میں حق کی دریا فت کا طریقۂ کارتبلیم کیا جانے لگا، جس میں قدرِ مشترک مفاہمت کو بنیا دبنا کر مفادِ دنیوی کورجی دی گئی ، جس کی بنابد لئے زمانے اور بد لئے حالات کے آفاقی تقاضوں پر رکھی گئی۔ اِس طریقۂ کارنے وحدہ الادیان کی نئے سرے سے طرح ڈائی آنا شروع ہو گئے ، کہ مسلمان مفکروں کی زبانوں پر بیمغالط آمیز مغرب زدہ ڈائیلاگ آنا شروع ہو گئے ، کہ معاصر ذہنوں کوائیل کر سکے '(۱)۔

(پچھلے صفحے کابقیہ): عالمی دہشت گردی، بین الاقوامی پالیسی اور عالمی جنگی قانون جیسے اہم اور شجیدہ امور اس کمیٹی کے دائر وُ اِختیار میں آتے ہیں۔ گزشتہ ۱۳ رجون (۲۰۱۱ء) کوایک اِ بتخاب کے دوران اسرائیل کواقوام متحدہ نے اِسی کمیٹی کا چیئر میں منتخب کرلیا ہے؛ (حالال کہ) امن وسکون کوغارت کرنے، دہشت گردی کوفروغ دینے، اور خطرناک ہتھیاروں کو سیلائی کرنے میں اسرائیل (ہی) سر فہرست ہے۔ (ملاحظہ ہو: روز نامہ مخبرین'، ۱۲رجون ۲۰۱۷ء)، اِس اسرائیل کو کمیٹی کا سربراہ منتخب کرنا، اُسی اقوام متحدہ کا کارنامہ ہے، جس پر جناب وحیدالدین احمد خال فدا ہیں، اور اُس کو آنحضو والیکٹی کی تعلیمات کی عہد حاضر میں بہترین تعبیر قرار دیتے ہیں۔ (دیکھیے: الرسالہ، نومبر ۱۹۱۷ء)۔

(۱) لیعنی اکیسویں صدی میں بھی وہی مطالبہ جاری ہے، جس کا إظہار ۱۸رویں صدی میں مغرب میں اور ۱۹رویں صدی میں ہندوستان میں کیا جاچکا تھا۔اور بعد میں اُن کے تبعین نے (بقیدا گلے صفحیری): ہے

(ب):معتزله کے ملم کلام قدیم کے بانی ہونے کامغالطہ دور ہوجائے (۱)۔ مغربی ذہن کے بیدا کیے گئے مذکورہ التباسات جب اپنے عروج پر پہونج گئے، اوربین الاقوامی سطح پر وقت کا Juirice prudance خود اِس بات کامقتضی ہوا، کہ اصولی منہج مقرر کر کے پیش آمدہ اِلتباسات کی نشاندہی کر دی جائے ، اور جن اصولوں اور دلیلوں پر مذکورہ امور کی بنیا دہے، اُن کے مغالطات پر تنبیہ کر دی جائے، یا تطبیق وتر جیج کے اصول واضح کر کے، اُن میں درآنے والے فسادات واشگاف کر دیے جائیں، تو ایسے وقت میں خدائے تعالیٰ نے امام قاسم کو پیدا فرمایا۔حضرت نا نوتو کی کو پیضرورت محسوس ہوئی، کہ روئے زمین کے تمام انسانوں کو مخاطب بنا کر اصولِ اشیاء و حقائقِ موجودات کے حوالے سے براہین قطعیہ قائم کر کے،اپنے پرائے؛ 🚓 ( پچھلے صفح کا بقیہ ): اُسی مطالبہ کواپنے اپنے انداز سے آ گے بڑھایا تھا۔اب عہد حاضر میں بھی اِس بات کے کہنے والے ایسے اہلِ علم ہیں، جو' برلتے حالات میں مدارسِ اسلامید کی ترجیحات' کے نام سے مقصود یت آخرت سے إنكار كا فلسفه مسلط كرنا جا ہتے ہيں؛ كيوں كدا كي طرف وه "اسلام كے نظام رحمت كونا فذكر نے ،اور دنیا کواس سے فیض یاب کرنے کے لیے بلاخوف ِلومةِ لائم اور بغیر کسی کتر بیونت کے کیورے اسلام کو مدعو کے سامنے پیش کرنے'' کواکیسویں صدی کی عین''حکمتِ عملی'' قرار دےرہے ہیں، تو دوسری طرف'' اپنی نافعیت اور این صلاحیت کو بالفعل منوانے '' کے اسپنری اور ڈارونی اصول''بقائے اصلح ( Servival of the fittest )'' کوغرض اورمقصودقر ار دے رہے ہیں۔اور لطف پیر کہاہے اکیسویں صدی کی تر جیجات میں شار کر رہے ہیں؛ حالاں کہانیسویںصدی میں یہی بات ان کے پیش رو کہہ چکے تھے،اوراُن کامغالطہ حضرت نا نوتو کُ ّ رفع کر چکے تھے۔ (ملاحظہ ہو:''برلتے حالات میں مدارسِ اسلامیہ کی ترجیجات''،از ڈاکٹر عبیداللہ فہد فلاحی۔ ما ہنامہ تہذیب الاخلاق ،جلد: ۳۵، شارہ: ۴۰۱۷ء)۔

(۱) حضرت نا نونوتو کُ نے جتنی تعریضات اِس فرقه پر کی ہیں،اہلِ باطل میں سے کسی اور گروہ پر نہیں کی۔وجہ یہ کہ اعترال جدید جس کا دوسرالقب نیچر بیت ہے، (علامہ سیدسلیمان ندوی، علامہ شبل نعمانی اور تحکیم الامت مولانا اشرف علی تھانو کُ نے ان کے لیے بیلقب استعال کیا ہے۔ کسی نے صراحت کے ساتھ، کسی نے ابہام کے ساتھ۔)،دور حاضر کا ایک بڑا مسئلہ ہے، جو اُن لوگوں میں بھی سرایت کیے ہوئے ہے، جو خود کو اہلِ حق کے آحاد میں شار کرتے ہیں۔

سب پر جحت قائم کردیں، تا کہ دور حاضر میں علم کلام کے باب میں فلسفۂ قدیم، فلسفۂ جدید اور سائنس ہر حیثیت سے ابہامات اور اشتبا ہات رفع ہوجائیں، جس سے ایک طرف علم کلام کے اصولوں کی حیرت انگیزی معلوم ہوجائے، تو دوسری طرف اِن ہی اصولوں سے معاصرا فکار اور اُن کے معیار کا جائزہ بھی لے لیاجائے۔

(ج): سرسید کے علم کلام جدید کے بانی ہونے کا مغالطہ دور ہوجائے (۱)۔

(د): بین الاقوامی سطح پرتمام عالم کے لیے، اُن کے علمی نداق پر اِتمامِ ججت ہو جائے، یعنی عالمی اُفُق پر تقابلِ ادبان کے حوالہ سے ہونے والی کھلی بحث کے اصول مقرر ہوجائیں۔

(ھ):طبعیات اور سائنس کی متعدد شاخوں کے سلّم اصول وقواعد کے ذریعہ عصر حاضر کے سائنسی مسائل زیر بحث لائے جائیں ،اورعلمی مطالعہ کے لیے کیلی وتجزیاتی طریقہ

Experimental, Observational, Analytical & Study assay

(۱) رسالہ''تصفیۃ العقائد' افکارِسرسید کے ابطال کے لیے وقف ہے۔من فیھم فقد فیھم. پر وفیسریسین مظہر کا کہنا ہے کہ:سرسید قرآنی حکم تفکر وقد ہر پڑمل کر کے عقلی دلائل سے اسلام کا دفاع کر رہے تنے۔اُن کا یہ دفاع قوی اورمضبوط تھا، جب کے علائے اسلام کا دفاع ناقص اور معذور۔

اور پروفیسر شاز کہتے ہیں کہ: مسلم متکلمین مشاہدے کے متابلہ میں وجدانی علوم کے تفوق کے قائل رہے ہیں؟
اس لیے اُن کے یہاں مشاہداتی علوم کے سلسلے میں ایک طرح کی بے تو قیری کا جذبہ پایا جاتا ہے؟ حالاں کہ قرآن مجید تدبر وتفکر اور مشاہدے کی بھر پوروکالت کرتا ہے۔وہ چاہتا ہے کہ وجدان کی عمارت تعقل کی بنیا دوں پر رکھی جائے۔انسان پر کا ئنات کی ماہیت کا إدراک اور خالق کے عرفان کا فریضہ عائد کیا گیا ہے۔خدا خود چاہتا ہے کہ انسان عقل وو کی ہے اِکتسابِ فیض کرتے ہوئے ایسی جولانیاں دکھائے۔(مستقبل کی بازیا بلات پروفیسر را گلوریس آفسٹ نئی دبلی ،۲۰۰۵) میں۔ سرکھن کی انسان قبل کی بازیا بلات بحول ایسی میں اس کرتے ہوئے ایسی جولانیاں دکھائے۔(مستقبل کی بازیا بلات بچروفیسر را گلوریس آفسٹ نئی دبلی ،۲۰۰۵) ہیں۔

اِس تناظر میں یہ بات کافی اہمیت اختیار کر جاتی ہے، کہ مسلم متکلمین کے تمام ضروری اصول اور مسائل، جن کا تحلیلی تجزیہ حضرت نا نوتو کؓ نے پیش کیا ہے، جس سے معاصر مفکروں کے ذریعہ دیے گئے مغالطّوں کی قلعی پوری طرح کھل جاتی ہے، اُنہیں اچھی طرح واضح کر کے عام کر دیا جائے۔ تبرعاً اختیار کیا جائے، تا کہ خودسائنسی طریقۂ کار کی اصل حقیقت بھی واضح ہوجائے، جوغیروں سے وقابیاور اپنوں کے واسطے آئندہ صدیوں تک کے لیے اصولوں کے باب میں کفابیہ ہوجائے۔

باب میں کفایہ ہوجائے۔ (و):عقل و درایت اور تحلیل و تجزیہ؛ سب کے حدود معلوم ہوجائیں، اوریہ معلوم ہوجائے، کہ اعمال، عقائیہ، اخلاق کے حسن وقبح کی تفصیل، اور ما بنی فرقِ مراتب کے باب میں عقل کے چراغ گل ہیں، اوراپنی عقل کی پیروی کرنا، ایک قسم کی بے عقلی ہے، جس سے اِس قسم کے مغالطات کی حقیقتیں بھی کھل جائیں کہ:

🖈 کوئی شی شحلیل و تجزیه سے بالاتر نہیں۔

کو تقل کا نام لے کر اور اپنی عقل کو قرآنی ترغیب کا مظہر قرار دے کر فاسدا فکار کھیلانے والے اِدعائی مفکروں کے متعلق میہ معلوم ہوجائے، کہوہ تفکر وتد ہرکی قرآنی ترغیب پرعمل کر رہے تھے، یا مذہب کے مقابلے میں عقلی اصولوں کی خلاف ورزی کر کے مغربی اصولوں کو ترجیح دے رہے تھے۔

کے علوم عقلیہ و نقلیہ کے باہمی تعاون سے ظاہر ہونے والی Reflective کے دائی Reflective کی حقیقت واضح ہوجائے، اور یہ معلوم ہوجائے، کہ فقہ وا فتاء کے لیے مفتیانہ انجما د کا مفتیانہ انجما د کی مفتیانہ انجما د کی دین ہے، جوشاز جیسے مفکروں نے مارٹن لوتھراوراً س کے تبعین سے مستعار کی ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) يروفيسرراشدشاز مستقبل كي **بازيافت**،ص: ۱۲۸-۱۲۹)\_

Objective ) معروضی طریقهٔ کار (Exact thinking) معروضی طریقهٔ کار (Subjective بان سب) کا غیر معقول ہونا۔ اِن سب اختراعی اصطلاحات کی حقیقتوں کا بھی بردہ فاش ہوجائے۔

یہ پروفیسر راشد شاز کی تقیدات اور اِدعائی کیفیات ہیں۔اییا معلوم ہوتا ہے، کہ بیشخص عقل کے حدود اور دائر و کارسے واقف نہیں ہے۔اور نہ ہی فلسفہ، پاسائنس سے بھی شغف رہا محض مستشرقین کے طرز پر نا کافی معلومات کے سہارے ہرچیز پر تقید کی ات لگی ہوئی ہے۔

میں رغبت طبع کے اصول کی کیا حقیقت تھی، اور مغرب کی پیروی میں عالمِ اسلام کے بعض مفکروں نے اسے کس قدر خطرنا ک رخ دے دیا، جو ہا لآخر گمراہی کابا عث بنا۔ حضرت نا نوتو کی کے مدوّ ن کردہ اصولوں کی افادیت ظاہر کرتے ہوئے ، جو جدیدا صطلاحات تعریضی فقروں کی شکل میں اختیار کی گئی ہیں، پیچیج اصولوں سے گریز کرنے والےمسلم اہلِ تفکیر کے ڈائلا گ تھے، کہ اِن گریز کرنے والوں کے پاس خود کوئی اصولنہیں ،اور نہ اِتنی فہم اور تو فیق ، کہ چیج اصولوں کا اِ دراک اور مسائل بر اُن کا انطباق کرسکیں،اورمعاصرنظریات کے کھرے کھوٹے کواُن پریر کھ سکیں۔صرف عمومی معلومات کے سہارےاینے والیانِ نعمت اہلِ بورپ کے نظریوں پرعقیدہ جما کرسلف ہے محفوظ عقلی وفقی اصولوں سے بے دلیل معارضہ کرتے ہیں، جن کے بارے میں ہم یہ بتلا چکے ہیں، کہ حضرت نا نوتو کُ کی تصنیفات میں ان معارضوں کے نہ صرف جوابات موجود ہیں؛ بلکہ حضرت کے ذریعہ پیش کردہ اِس تفہیم میں پورپ نے اصول وقوا نین کی دریافت میں جوغلطیاں کی ہیں، یا مراحلِ تحقیق کے سی مرحلہ میں مغالطہ دیا ہے، یا اطلاق میں اُن سے خطا سرز دہوئی ہے، اُن کی نشاند ہی تفصیل کے ساتھ موجود ہے،اورساتھ ہیمسلمانوں کے دہنی خلجانات کاازالہ بھی موجود ہے۔

# یانجواں باب: (الف): تقابلی مطالعہ

## حاصل گفتگو

انیسویں صدی عیسوی میں مغربی ذہن پر اخلاقیات بری طرح حاوی رہی۔ بعض لوگ تو ندہب کوائیک اخلاقی نظام سمجھتے تھے، یا فدہب کواخلاقیات کا ایک شعبہ، فدہب کا مقصد اخلاق کی تہذیب اور کردار کی تغییر سمجھتے تھے، چھراخلاق کی تہذیب اور کردار کی تغییر سے وہ افعال واعمال مراد لیتے تھے، جو معاشرتی زندگی کے لیے مفید ہیں، اور جن سے مادی فوائد وابستہ ہیں؛ بلکہ فدہب کا مقصد ہی معاشرتی بہودی بیں، اور جن سے مادی فوائد وابستہ ہیں؛ بلکہ فدہب کا مقصد ہی معاشرتی بہودی (Social welfare)، یعنی قومی خدمت سمجھا گیا۔

پھربعض مفکروں نے یہ کیا، کہ زیادہ تراخلاقی اصول تو وہی رکھے، جو مذہب میں پہلے سے چلے آرہے تھے؛ مگر اخلاقیات کو مذہب سے الگ کر دیا، اور اِنہیں آزاد اخلاقیات کو رواج دینے کے پیچھے یہ مفروضہ ہے، کہ اخلاقیات کا نام دیا۔ آزاد اخلاقیات کو رواج دینے کے پیچھے یہ مفروضہ ہے، کہ مذہب، یا اخلاقیات میں وحی کی ضرورت نہیں۔ مذہب ہوگا، تو فطری ہوگا، جسے وحی کے بغیر انسانی عقل خود تجویز کرے۔ انیسویں صدی عیسوی میں بعض لوگ مذہب کو بالکل رد کرتے تھے، اور بعض یہ کہتے تھے کہ: مذہبی عقائد ہیں، تو غیر عقلی اور بے معنی؛ مگر مذہب جذباتی تسکین کے لیے لازمی ہے۔ عقائد کے علاوہ عبادت کے طریقوں کوجھی پیلوگ غیرضروری سمجھتے تھے، اور کہتے تھے کہ: خداکی عبادت کے لیے خاص اور مقررہ شکلوں کی ضرورت نہیں، بس خلوص کا فی ہے۔

اسی فکر کو انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کی ابتدا میں بہت سے مسلمانوں نے ہضم اور جذب کرلیا تھا۔علامہ ببلی کے دوست مہدی الا فادی کا اقتباس فریل ملاحظہ ہو:

'' تمدنی امور میں سرے سے مذہب کو تکلیف دینے کی ضرورت نہیں۔

ہمارے افعال کو صرف حیثیت افادی اور فوائد اخلاقی کا تابع ہونا چاہیے۔ یہی اصولِ موضوعہ آج شائسۃ اور مہذب دنیا کی ترقی کا عنوان ہے۔ ایک کام کو اس لیے بیجیے، کہ اُس میں بمقابلہ ضرر کے فوائد کے پہلوزیادہ ہیں، اور بیکہ فی نفسہ وہ اچھا ہے۔ اور چوں کہ ہر فعل خود اپنی مکافات ہے، میں نہیں جانتا اخلاقی منظوری کے سواکسی اور منظوری کی ضرورت ہے۔ یہی حیثیتِ افادی ہے، جس کا مذاق یورپ میں رچ گیا ہے، اور قریب قریب اُن کا خمیر ہور ہا ہے، جو اُن کی ترقی اور آزادی کی روح ہے۔ آج آگر وہ ہماری طرح نہ ہی گرداب میں بھنے ہوتے، تو وہ تغیرات جو ترقی انسان کے اجزائے عناصر ہیں، سرے سے وجود میں نہ آتے۔ بشک مذہب نے کسی زمانہ میں ہڑے ہیں ہراہے مقلی نہیں پیدا کر سکتا۔ ہر زمانہ میں مزاج قومیت ہو گیا ہے، کہ مذہب کشاکشِ ماحول اور سکتا ہے، کسی قوم میں مزاج عقلی نہیں پیدا کر سکتا۔ ہر زمانہ میں مزاج قومیت بدلتے رہتے ہیں۔ آج یہ طے شدہ مسکلہ ہے، کہ مذہب کشاکشِ ماحول اور بدلتے رہتے ہیں۔ آج یہ طے شدہ مسکلہ ہے، کہ مذہب کشاکشِ ماحول اور برکھتا ہے، علت اولی نہیں بن سکتا ہے، موثر ات کے لحاظ سے کسی قوم کی ترقی کے لیے اسبابِ فانو یہ کی حیثیت نارجی موثر ات کے لحاظ سے کسی قوم کی ترقی کے لیے اسبابِ فانو یہ کی حیثیت رکھتا ہے، علت اولی نہیں بن سکتا ''۔

بیسلسلہ یوں ہی چلتارہا، تا آل کہ ۲۱رویں صدی کا بالکل تازہ حال بیسا منے آیا:

''پارلیمنٹ میں شامی (مسلم حکومت کے ) اسکولوں سے مذہبی تعلیم کوختم کرنے اوراُس
کے بدلے اخلاقیات کا مضمون شامل کرنے کا معاملہ زیر بحث آیا۔ مذکورہ آئین میں
خویز دی گئی ہے، کہ شام کے آئین سے صدر کے مذہب کا بیان ختم کیا جائے۔ اسی
طرح حلف کے متن سے لفظ (اللہ) کوختم کرنا بھی شامل ہے۔ اِس کے نتیجہ میں معمول
بمتن ''میں اللہ کی شم اُٹھا تا ہوں' کے بجائے'' میں شم اُٹھا تا ہوں' ہوجائے گا'۔
بیسب بحثیں تقابلی مطالعہ کے تحت آتی ہیں۔ چناں چہاس باب میں جوتلبیسات
ہوئیں، '' تقریر دل پذیر' کے مضامین بتاتے ہیں، کہ اُن سے نبر دآزما ہونے کے لیے
ہوئیں، '' تقریر دل پذیر' کے مضامین بتاتے ہیں، کہ اُن سے نبر دآزما ہونے کے لیے

ہی بہ کتا <del>ک</del>الھی گئی۔

# یانجواں باب: (الف) تقابلی مطالعہ

جدید چیلنج کے حوالہ سے عصر نا نوتو کُی میں تین موضوعات نہایت اہمیت کے حامل سمجھے گئے تھے:

(الف):خوارق کی عقلی توجیهات۔

(ب):مشنریوں کے اعتراضات کے جوابات۔

(ج): تقابلي مطالعه\_

ابتدائی دونمبروں کے متعلق دفاعی اصول اور طریقۂ کار میں مفکر پن عصر کی جانب سے جو بے احتیاطیاں روار کھی گئی تھیں، اُن کی نشاندہی حضرت نا نوتو گ کی تصنیفات میں تو ہے ہی، دیگر علائے اہلِ حق نے بھی اُس وقت سے لے کرآج تک جس قدر مضبوط دفاع اور وافر ذخیرہ فراہم کر دیا ہے، اُس کے ہوتے ہوئے، مذکورہ امور سے متعلق اب کوئی کور کسر باقی نہیں رہ گئی۔ چناں چہ متکلمینِ اربعہ، جن کا تذکرہ پہلے کیا گیا؛ یعنی حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ ، شخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی ، گیا؛ یعنی حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ ، شخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی ، حضرت مولا نا عبد الباری ندوی اور حکیم الاسلام حضرت مولا نا قاری محمد طیب صاحب کی تصنیفات د کیھنے سے اِس کی تصدیق ہو جاتی ہے۔ رہا تیسر انمبر، یعنی تقابلی مطالعہ، تو جسیا کہ معلوم ہے، کہ یہ موضوع انتہائی درجہ نازک تھا؛ لیکن زمانہ کی فضا میں اہمیت جسیا کہ معلوم ہے، کہ یہ موضوع انتہائی درجہ نازک تھا؛ لیکن زمانہ کی فضا میں اہمیت اختیار کرتا جارہا تھا؛ اس لیے اس کے تفاضے کو کو ظرکھ کر حضرت نا نوتو گ نے شرح و بسط اختیار کرتا جارہا تھا؛ اس لیے اس کے تفاضے کو کو ظرکھ کر حضرت نا نوتو گ نے شرح و بسط

کے ساتھ کلام فرما کراس کے اصول وفروع، مسائل اور دلائل مدون فرما دیے۔ ذیل میں اِس موضوع کے حوالے سے حضرت نا نوتو گ کے کام کا تعارف پیش کیا جاتا ہے: تقابل ا دیان کی تعریف:

یے''ایک ایسا موضوع ہے، جس میں ادبانِ عالم کے بنیادی عقائد کوزیر بحث لاکراُن کا تقابل اور موازنہ کیا جاتا ہے''(۱)۔

'' تقابلی مطالعه'' کواہمیت کس طرح حاصل ہوگئی،اور اِس موضوع کوعہد ہے عہد کیوں کر فروغ ہوتا چلا گیا؟ یہ بحث ذراتحقیق طلب ہے۔ جولوگ ساجی علوم سے واقف ہیں، وہ جانتے ہیں، کہ مخصوص قسم کے معاشی نظام میں مخصوص قسم کا شعور، مخصوص قتم کے ساجی ، فلسفیانہ ، اد بی اور تعلیمی ادارے وجود میں آتے ہیں ، اور جو تبدیلیاں ہوتی ہیں، وہ ایک طرف تو گہرے معاشی اور تاریخی اسباب کا نتیجہ ہوتی ہیں۔اور دوسری طرف روایتی اور مذہبی قدروں کے لیے چیلنج کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔عین یہی صورتِ حال انیسویں صدی عیسوی میں رونما ہوئی۔اس صدی کے وسط تک ہندوستان میں معاشی ، سیاسی تعلیمی اور تہذیبی تبدیلیوں کے نتیجہ میں جو حالات پیدا ہوئے، اُن میں بیہ سلہ اہمیت اختیار کرتا جار ہاتھا، کیمسلمانوں کی اصلاح کی جو کوششیں چل رہی ہیں،وہ روایتی طرزیر باقی رہیں گی،یا اُنہیں نئے رجحانات اور نئے ''ارتقائی افکار'' کے تحت ڈھالا جائے گا۔ اِس صدی میں سب سے بڑا تغیُّر یہ ہوا تھا، کہاب تک جورہنمائی علاء کے ہاتھ میں تھی ، اُسے نیاتعلیم یا فتہ طبقہ اپنی طرف منتقل کرنے کی کوشش میں تھا۔ پہ طبقہ ایک طرف تواینے مفاد کا تحفظ حیا ہتا تھا، دوسری طرف حاکم طبقے سے تعلقات قائم کر کے اپنی حیثیت کو بہتر اور مضبوط بنانے کی فکر میں تھا۔

<sup>(</sup>۱) مولا نا ولى خال مظفر ، **مكالمه بين المذاجب** ، (الهند: مكتبه فاروقيه ، كراحي ، د.ط ، ۲۰۰۷ ء ) من ۳۲۰ س

چوں کہ حاکم طبقہ کو بھی اِس کی ضرورت ہوتی ہے؛ اس لیے یہ تعلقات، باہمی مفاد کی بنیاد پر آسانی سے قائم ہوسکتے ہیں؛ لہذا اُس دور میں بھی ایبا ہی ہوا، جسے بنیاد بنا کر زندگی کی نئی تشکیل ہوئی، جس میں تا ثیرو تا ثر کے مرکز بدل گئے۔ اِس طبقہ کے سامنے نفع ونقصان کی حدیں واضح نہیں تھیں۔ ایک طرف فوری مفاد اور در یا اخلاقی اقدار میں جنگ تھی۔ اور انیسویں صدی کے وسط میں جب مسلمان کئی راستوں کے مقام اِنصال پر پہو نئے کرراستہ ڈھونڈ نے کی ہمت کھو چکے تھے، نہ بچھے بلٹ سکتے تھے، نہ آگے بڑھنے کی جرائت تھی۔ اُس وقت بیتو ہوا، کہ اِس طبقہ نے اُنہیں آگے بڑھنا سکھایا؛ کین پوری طرح یہ نہ بتا سکا، کہ کون سا راستہ کدھر جا تا ہے؟ دوسری طرف سائنسی تہذیب کے سائے میں، ساجی اور نفسیاتی تبدیلی کے اثر سے مسلمانوں کے ذہنوں میں دین بے سائے میں، ساجی اور نفسیاتی تبدیلی کے اثر سے مسلمانوں کے ذہنوں میں دین بے موضوع کے بےاصول فروغ یانے اور اُس کی مضرتوں کے پنینے میں ان خیالات کو کا فی خط ہے۔ اس کو شبحف کے لیے ہمیں ذرا ایک دوصدی اوپر سے جائزہ لینا ہوگا۔

بی بات ذہن شیں رہنا ضروری ہے، کہ یورپ میں نشأة خانیہ، اصلاح فدہب اور تجدید علوم، (یعنی قدیم علوم کی اصلاح) کوتقر یباً مترادف سمجھا جاتا ہے، یا کہنا چاہیے، کہ ہرایک دوسرے کے لیے لازم وملزوم ہے۔ بیہ بنیا دی مسئلہ اگر سمجھا ہوا ہو، تو عہد حاضر کی پیچید گیوں کو سمجھنا آسان ہے۔ نشأ ق خانیہ کے بعد (ستر ہویں صدی ۱۹۳۲ء رمیں) مغرب میں اسلامک اسٹڈیز کے مراکز قائم کیے گئے، جس کے اہداف میں سے میں) مغرب میں اسلامک اسٹڈیز کے مراکز قائم کیے گئے، جس کے اہداف میں سے ایک بظاہر سادہ ہدف' اسلامی دنیا کے بارے میں واقفیت' حاصل کرنا تھا۔ پھر:

میں کا مفاہ میں وسعت پیدا کی سے بان مراکز میں کلچرل اور اربیا اسٹڈیز کا بخت اور اضافہ ہوا، تا کہ مذہب کے ساتھ مختلف علاقوں کے مسلمانوں کی تہذیب اور رسم ورواج کا مطالعہ کیا جائے''(۱)۔

<sup>(</sup>۱) ۋا کىڑعطاءاللەصدىقى،كىسٹرېرطانىيە؛ بحوالە. روز نامەاخبارمشرق، دېلى، •۳۰رجولا كى ٢٠١٧ء ـ

اسی شعبهٔ اسلامک اسٹڈیز کا ایک اہم موضوع '' تقابلی مطالعہ' تھا، جو خاص اغراض کے لیے علمی دنیا میں متعارف کرایا گیا۔ پھرایک وقت آیا، جب اسلامی ممالک کو اِس کی طرف کشش ہوئی، اور مجمعلی، والئ مصر نے از ہر یول کوخصص کرنے کے لیے یورپ بھیجا۔ رفاعۃ الطحطاوی ۱۸۲۱ء رتا ۱۸۳۱ء راور خیر الدین تونسی ۱۸۵۲ء رتا ۱۸۵۲ء کے اور وہاں سے ایسے افکار لے کرواپس لوٹے، جو عقلی بنیا دیر معاشرہ کو لا دینیت پر اِستوار کرنے کی دعوت دیتے تھے۔ اِن کے علاوہ متعدد ولایت مآب مخصصین نے روسووغیرہ کی کتابوں کا ترجمہ کرنا شروع کیا۔ مقصد اِس کا یہ تھا کہ مغربی افکار کونشر کیا جائے۔

مندوستان مين تقابلي مطالعه كي ابتدا:

جب بیہ موضوع ہندوستان میں جاری کیا گیا، تو اِس کے اصول وطریقۂ کار مغرب سے ہی مستعار لیے گئے۔سرسید کی' تبیین الکلام' وغیرہ تصانیف کے متعلق: ''حالی اور متعدد تجزیہ نگاروں کا یہی خیال ہے، کہ اِن کتابوں کی وجہ تالیف بیتھی، کہ اہلِ اسلام اور اہلِ کتاب کوایک دوسرے کے قریب لائیں۔ اوراُن کے درمیان نقاطِ اِتحادویگا نگت تلاش کریں''(ا)۔ پروفیسر محمد یسین مظہر صدیقی لکھتے ہیں:

"تبيين الكلام" (إس رساله كالورانام: "تبيين المكلام في تفسير التوراء و الانتجيل على ملة الاسلام) ناردومين نداهبِ عالم ك نقابلي مطالعه كي بنياد والى" -

گزشتہ بیان میں اِشارہ کیا جاچکا ہے، کہ حالاتِ موجودہ میں سیاسی، اقتصادی اورمعاشرتی مفاہمت، مٰہمی مفاہمت کے بغیرنہیں ہوسکتی تھی؛ للہٰذاروایات میں ترک

<sup>(</sup>۱) سرسیداورعلوم اسلامیه ص: ۹ ـ

واختیار کاعمل شروع ہوا۔ تہذیبی بنیاد پر مشرق ومغرب کا فرق دور کرنے کی کوشش شروع ہوئی۔ سرسید نے گزٹ اسی لیے جاری کیا، کہ وہ مشرق ومغرب کی (فکری) خلیج کو پاٹنا چاہتے تھے۔ ایسی صورت میں جب کہ اپنے تاریخی پس منظر کے لحاظ سے '' تقابلی مطالعہ'' نشأ ق ثانیہ کے ثمرات وبر کات میں سے تھا، جس کے متعلق پروفیسر محمد حسن عسکری لکھ چکے ہیں کہ:

''یورپ میں نشأ قِ ثانیہ کا طر ہُ امتیازیہ ہے، کہ اُس نے صداقت یاحق کے وجود ہی کا اِ نکار کر دیا''۔

اور:

''نمراہب کے تقابلی مطالعہ کا مقصد بھی کسی قشم کے حق یا صداقت تک پہو نچنا نہیں ہے؛ بلکہ صرف بید کھنا، کہ مختلف مذاہب کن کن باتوں میں ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہیں، یا الگ ہیں''۔ وہ یہ بھی لکھ چکے ہیں کہ:

''بظاہر تو بیایک بے ضرراور بے مقصد کام معلوم ہوتا ہے؛ کیکن مذہب سے بے اعتنائی پیدا کرنے میں اِس علم (تقابلی مطالعہ) کا بہت دخل ہے'۔
یروفیسر موصوف، تقابلی مطالعہ کی سوغات میں سے اس کو بھی بتاتے ہیں کہ:
وسعتِ نظر (Tolerance) کے نام پر غلط عقائد کو بھی وہی جگہ دے دی گئی، جوشچے عقائد کو حاصل ہونی چاہیے(ا)۔وہ یہ بھی بتاتے ہیں کہ اِسی نہج پر تقابلی مطالعہ کار جحان یروان چڑھتا گیا؛ تا آں کہ:

''بیسویں صدی میں بیر جحان غالب آگیا ، کہ مذاہب کے معاملہ میں حق وباطل کا سوال نداٹھایا جائے ؛ بلکہ عقا کداور مذہبی رسوم کوعمرانی عوامل میں ثنار کیا جائے''۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لیے دیکھیے :جدیدیت ہمں:۸۷\_

الیی صورت میں دینِ خالص کومنخ کرنے کا تقابلی مطالعہ ایک موثر ذریعہ بن گیا۔اوریہی وجہ ہے، کہ دورِ حاضر میں مغرب کے مفکرین، مستشرقین اور مسلمانوں میں متجد دیں،اوروہ طبقہ جس کااویرذ کر ہوا:

"بظاہر إسلام كى تعریف كرتے ہیں؛ مگر مذہب كا جوتصوراُن كے ذہن میں ہوتا ہے، وہ دراصل دین میں تحریف كے مترادف ہے''۔ اور بیسار كے گروہ اپنی كوشش إسى بات پر صرف كررہے ہیں كہ: "اُن كے منے شدہ تصورات، اسلام میں بھی رواج پا جائیں''(ا)۔

#### مسلمانوں میں تقابلی رجحانات:

انیسویں صدی عیسوی میں مغربی ذہن پر اخلاقیات بری طرح حاوی رہی۔ بعض لوگ تو مذہب کو ایک اخلاقی نظام سجھتے تھے، یا مذہب کو اخلاقیات کا ایک شعبہ۔ مذہب کا مقصد اخلاق کی تہذیب اور کر دار کی تعمیر سجھتے تھے، پھر اخلاق کی تہذیب اور کر دارکی تعمیر سے وہ افعال واعمال مراد لیتے تھے، جو معاشرتی زندگی کے لیے مفید بیں، اور جن سے مادی فوائد وابستہ ہیں؛ بلکہ مذہب کا مقصد ہی معاشرتی بہودی کین، اور جن سے مادی فوائد وابستہ ہیں؛ بلکہ مذہب کا مقصد ہی معاشرتی بہودی

### حالی کی نظم کے بیشعرمشہور ہیں:

اُن سے کہہ دو، ہے مسلمانی کا جن کو اِدعا قوم کی خدمت میں ہے پوشیدہ بھید اسلام کا وہ یہی خدمت، یہی منصب ہے، جس کے واسطے آئے ہیں دنیا میں سب نوبت بہ نوبت انبیاء قوم کی خدمت میں کردیں اپنی عمریں جب تمام تب فرائض سے نبوت کے ہوئے عہدہ برآ تب

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لیے دیکھیے:جدیدیت من :۸۷۔

پھر بعض مفکروں نے یہ کیا، کہ زیادہ تر اخلاقی اصول تو وہی رکھے، جو مذہب میں پہلے سے چلے آرہے تھے؛ مگر اخلاقیات کو مذہب سے الگ کردیا، اور اِنہیں آزاد اخلاقیات کو رواج دینے کے پیچھے یہ مفروضہ ہے، کہ اخلاقیات کا نام دیا۔ آزاد اخلاقیات کو رواج دینے کے پیچھے یہ مفروضہ ہے، کہ مذہب، یا اخلاقیات میں ''وحی'' کی ضرورت نہیں۔ مذہب ہوگا، تو فطری ہوگا، جسے وحی کے بغیرانسانی عقل خود تجویز کرے۔

انیسویں صدی عیسوی میں بعض لوگ مذہب کو بالکل رد کرتے تھے،اور بعض میہ کہتے تھے کہ مذہبی عقائد ہیں تو غیر عقلی اور بے معنی! مگر مذہب جذباتی تسکین کے لیے لازمی ہے۔عقائد کے علاوہ عبادت کے طریقوں کو بھی بیلوگ غیر ضروری سمجھتے تھے، اور کہتے تھے کہ: خدا کی عبادت کے لیے خاص اور مقررہ شکلوں کی ضرورت نہیں، بس خلوص کا فی ہے۔

اسی فکر کوانیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کی ابتدا میں بہت سے مسلمانوں نے ہضم اور جذب کرلیا تھا۔ مہدی الا فادی کا اقتباس ذیل ملاحظہ ہو:

''تدنی امور میں سرے سے مذہب کو تکلیف دینے کی ضرورت نہیں۔

ہمارے افعال کو صرف حیثیتِ افادی اور فوائد اخلاقی کا تا بع ہونا چاہیے۔

یہی اصولِ موضوعہ آج شائستہ اور مہذب دنیا کی ترقی کا عنوان ہے۔ ایک کام کواس لیے بیجے کہ اُس میں بمقابلہ ضرر کے فوائد کے پہلوزیادہ ہیں، اور سے کام کواس لیے بیجے کہ اُس میں بمقابلہ ضرر کے فوائد کے پہلوزیادہ ہیں، اور سے جانیا اخلاقی منظوری کے سواکسی اور منظوری کی ضرورت ہے۔ یہی حیثیت جانیا اخلاقی منظوری کے سواکسی اور منظوری کی ضرورت ہے۔ یہی حیثیت افادی ہے، جس کا مذاق یورپ میں رچ گیا ہے، اور قریب قریب اُن کا خمیر ہو اور ہے۔ آج اگر وہ ہماری طرح ند ہی گرداب میں کھنے ہوتے، تو وہ تغیرات، جوتر قی انسان کے اجز الے عناصر گرداب میں کھنے ہوتے، تو وہ تغیرات، جوتر قی انسان کے اجز الے عناصر

ہیں، سرے سے وجود میں نہ آتے۔ بے شک مذہب نے سی زمانہ میں ہڑے ہڑے اس کام کیے ہیں؛ لیکن اب وہ زیادہ سے زیادہ اخلاق کی رجسڑی یاضانت کر سکتا ہے، کسی قوم میں مزاج عقلی نہیں پیدا کرسکتا۔ ہر زمانہ میں مزاج قومیت بدلتے رہنے ہیں، آج یہ طے شدہ مسئلہ ہے، کہ مذہب کشاکشِ ماحول اور خارجی مؤثرات کے لحاظ سے کسی قوم کی ترقی کے لیے اسبابِ فانویہ کی حیثیت رکھتا ہے، علت اولی نہیں بن سکتا''(ا)۔

یہ سلسلہ یوں ہی چاتا رہا، تا آل کہ ۲۱ رویں صدی کابالکل تازہ حال بیسا منے آیا:

'' پارلیمنٹ میں شامی (مسلم حکومت کے ) اسکولوں سے مذہبی تعلیم کوختم کرنے

ادرا س کے بدلے'' اخلا قیات'' کامضمون شامل کرنے کامعاملہ زیر بحث آیا''۔

مذکورہ آئین میں نجویز دی گئی ہے، کہ شام کے آئین سے صدر کے مذہب

کابیان ختم کیا جائے۔ اسی طرح حلف کے متن سے لفظ (اللہ) کوختم کرنا بھی

شامل ہے۔ اِس کے نتیجہ میں معمول بہ متن'' میں اللہ کی قسم اُٹھا تا ہوں'' کے بجائے''میں قشا تا ہوں'' کے بجائے''میں قشم اُٹھا تا ہوں'' ہوجائے گا''(۱)۔

انیسویں صدی عیسوی میں سرسیداحمد خال نے جب' تقابلی مطالعہ' کی داغ بیل ڈالی تھی، تو موضوع کی نزاکت کا اُنہیں اندازہ تھا اوروہ خوف زدہ بھی تھے؛ لیکن اُن کی طبیعت میں کوئی خاص ولولہ تھا، جس نے مذکورہ امر پر اُنہیں آ مادہ کیا۔ فرماتے ہیں:

''اگر زمانے کی ضرورت مجھ کو مجبور نہ کرتی، تو میں بھی اپنے اِن خیالات کو ظاہر نہ کرتا؛ بلکہ لکھ کراور ایک لوہے کے صندوق میں بند کر کے چھوڑ جاتا، اور لکھ جاتا، کہ جب تک ایسا اور ایسازمانہ نہ آوے، اِس کوکوئی کھول کرنہ دیکھے''(ا)۔

<sup>(</sup>۱) دیکھیے :علی گڑھ میگزین نمبر:۱۹۵۳/۵۵ اء؛ عبدالاحدخال خلیل ،**مہدی افادی**،ص:۹۹–۸۱ (۲) ماہنامه خبریں،۴۸راگست ۲۰۱۷ء۔

به إظهار خيال أنهول نه اپن تفسير كم متعلق كيا هـ ؛ ليكن أن كى تفسير اورتفسيرى مباحث برشتمل چند جهو في رسالول: "قفسير السماوات" ، "ابطال غلامى" ، "ازالة المعين في قصة ذي القرنين"، "قرقيم في قصة اصحاب المكهف و الحرقيم" اوردوس مضامين ورسائل، مثلًا مضامين تهذيب الاخلاق، مجموع كيج ، خطبات احمد به ، وغيره كوبهى ديكهي ، تو نظر آئ كا، كه إن مين مجموع طور بربي جيزين نمايال بين:

(۱) عیسائی مشنریوں اور پورپ کے مستشرقین کے اسلام پراعتراضات کارد۔

(۲)غیبیات اور مجزات کی عقلی توجیه ـ

(۳) تقابلي مطالعهـ

پھرتقابلی مطالعہ میں قرآن کے اِجمال کو بائبل کی مدد سے کھولنا،قرآن اور بائبل کے درمیان مطابقت پیدا کرنا، عدم مطابقت کے پہلؤں کی وضاحت کرنا، وغیرہ بھی شامل ہیں۔جس ولولہ سے انہوں نے بیسب کاوشیں کی تھیں،اگر حجے طریقہ سے انہاں ہیں ۔ جس ولولہ سے انہوں نے بیسب کاوشیں تھی تھیں، گر مذاہب میں مفاہمت کا دی گئی ہوتیں، تو علمی مواد کے طور پر پچھ کارآ مد ہو سکتی تھیں؛ مگر مذاہب میں مفاہمت کا داعیہ انہیں تو رات وانجیل کے محرف ہونے کے انکار تک لے گیا۔ انہوں نے طریقۂ کار غلط اختیار کیا؛ اس لیے مسلمانوں کے اِجماعی شمیر نے اُن اصولوں کو اور اُن پر مبنی باطل کا وشوں کورد کردیا، جس کی وجہ سے موضوع مذکور، یعنی تقابلی مطالعہ کو بھی مسلمانوں میں فروغ حاصل نہ ہوا۔ انفر ادی میلان اور ذاتی دلچیتی کے تعنی تعنی محل اور کی میلان اور ذاتی دلچیتی کے تعنی تعنی کی اس خوالہ سے پچھ خاص حرکت نہیں ۔ بعد میں جب اسلا مک اسٹر ٹریز کا شعبہ قائم ہوا، جو علی گڑھ کی ایک فاص حرکت نہیں ۔ بعد میں جب اسلا مک اسٹر ٹریز کا شعبہ قائم ہوا، جو علی گڑھ کی ایک ناگر ٹر اور مطلوب ضرورت کی تحمیل تھی، تو اُس کے قیام سے موضوع کی طرف رغبت میں اضاف نہ ہوا۔

<sup>(</sup>۱)حیات جاوید،ص:۲۲۲\_

### بیسویں صدی کی تفسیروں میں تقابلی مطالعہ کے اثرات:

بیسویں صدی کے دوسرے تیسر یے عشر وال میں محقق دریابا دی نے اپنی تفسیر میں اس موضوع کو کافی اہمیت دی، اور جو اندراجات کیے، وہ کافی سنجال کر کیے؛ لیکن موضوع کے مضر پہلو سے وہ اپنی تفسیر کو محفوظ ندر کھ سکے۔ مثلاً یہود یوں کے اعتراض موضوع کے مضر پہلو سے وہ اپنی تفسیر کو محفوظ ندر کھ سکے۔ مثلاً یہود یوں کے اعتراض سے مرعوب ہوکر' ہمان' کے وزیرِ فرعون ہونے کا انکار کیا، اور آبت کی تا ویل کر دی؛ حالال کہ اثریات (Archaeology) کے تازہ اِنکشاف سے وہی بات سامنے آئی، جو قر آن نے ظاہر کی تھی، کہ ہمان، فرعون کا وزیر تھا(۱) کسی پجاری کو اُس کی اہمیت کے تحت مجازاً وزیر نہیں بتلا دیا گیا، جیسا کہ مفسر دریا بادی نے لکھ دیا ہے (۱)۔ بیسویں صدی کے راج آخر سے اِس موضوع سے شغف کا بیڑا جناب و حیدالدین احمد بیسویں صدی کے راج آخر اللہ کی ایس میں اے ایم کو برح کورس کے ڈ ائر کیڑ پروفیسر مان دور حاضر راشد شاز نے اِس پر ایک محاذ کھول رکھا ہے۔ آخر الذکر یہ دونوں حضرات دور حاضر میں وہ خد مات انجام دے رہے ہیں، جو مغرب کا عین منشا تھیں، کہ مسلمانوں میں مغرب زدگی کا کام اُن ہی میں سے ایک رسول کے ذریعہ ہونا چا ہیے۔ یہ سلسلہ یوں مغرب زدگی کا کام اُن ہی میں سے ایک رسول کے ذریعہ ہونا چا ہیے۔ یہ سلسلہ یوں بی چاتار با، تا آں کہ انجھی گزشتہ دنوں یہ تجویز سامنے آئی کہ:

" ہندوستان کے مختلف مذاہب کے درمیان اِفہام وُفہیم کوفروغ دینے کے لیے مرکز برائے بین مذہبی ففہیم (انٹر فیتھ انڈراسٹینڈنگ) کا ایک سینٹر قائم کیا جائے۔ یہ فیصلہ جدید ہندوستان کے معمار، مسلمانوں کی نشأ قبق ثانیہ کی علامت اورعلی کڑھ مسلم یو نیورسٹی کے بانی سرسیدا حمدخاں کے دوسوسالہ جشن ولا دت کو منانے کے لیے وائس چانسلر لفٹینٹ جزل ضمیر الدین شاہ (ریٹائرڈ) کی صدارت میں ہونے والے جلسہ میں کیا گیا" (")۔

<sup>(</sup>۱) دیکھیے :طارق اقبال،'' قرآن پیل ہامان کاذ کراورجد بدسائنسی تحقیق''،روز نامه خبریں،۵رنومبر۲۰۱۵ء۔

<sup>(</sup>۲) مولا ناعبدالماجد دريابا دى تفسير ماجدى، ج۵ م ١٢٦ـــ

<sup>(</sup>۳) روز نامه راششر بهههارا، ۲۷ راگست ۲۰۱۵ ءرص :۵ ـ

### ىيى نەمبىي تىنىم (Interfaith):

پھر اِسی سینٹر میں'' انٹر فیتھ انڈراسٹینڈ نگ'' پر عالمی سیمنا رکوخطاب کرتے ہوئے متاز ساجی کارکن اورآ ربیساج کے لیڈرسوا می اگنی وش نے کہا کہ:

' جمیں ایک ایسی دنیا تغیر کرنا چاہیے، جس میں سبھی فدا ہب کے لوگ ایک ساتھ لل کرکام کریں، تا کہ انسانیت کو فروغ دیا جاسکے۔ انسانیت ہی سب سے بڑا فد ہب ہوتا ہے۔ انہوں نے کہا کہ: اس ادارے کے بانی سرسیدا حمد خال اور آریہ ساج کے بانی سوامی دیا نند دونوں ہی اِس ملک کی عوام کی سوچ میں تبدیلی لانا چاہتے تھ''(1)۔

(۱) روز نامها نقلاب، جمعه ۱۸ ردیمبر ۱۰۱۵ ورص: ۴۰ ـ

(الف): خیال رہے کہ اٹھارہویں صدی عیسوی میں مغرب میں پنظرید پروان چڑھنے کے بعد خوب مقبولیت عاصل کر چکا تھا، کہ ایک'' ایباشہریا ٹھکانہ عاصل کر چکا تھا، کہ ایک'' ایباشہریا ٹھکانہ Dogma)'' کی تلاش ہو، اورایک'' ایباشہریا ٹھکانہ (City of Men) بنایا جائے''، جس میں کسی مخصوص مذہب کے عقائد نہ ہوں، جو کہ قطعاً جامد Dogma ہوا کرتے ہیں، اُس میں'' فطری اخلا قیات'' اور'' انسانیت'' ہو، اورخدائی احکام کی مداخلت نہ ہو۔ اُسے مذہب سے کوئی سروکار نہ ہو، سوائے اُس حد تک کہ مذہب اور عقل کی جہاں جہاں مفاہمت ہو سکے ۔ (دیکھیے: ڈاکٹر ظفر حسن بھل یہ فطرت ہیں۔ ۱۸۴۰ تا۔ ۱۸۴۰)''۔

(ب): سوچ میں تبدیلی لانے کے حوالے سے آریہ ماج کے بانی سوامی دیا نند (۱۸۲۴ء رتا ۱۸۸۳ء) کی کاوش کا مختصر تعارف مع اُس کے پس منظر کے یہاں پر ذکر کر دینا ضروری ہے: '' ہندوستان میں سیاسی آزادی حاصل کرنے کے لیے جوراشٹروادی کوششیں ہوئیں، اُس نے ملک میں راشٹریتیہ (نیشنلزم) کے تصور کوفروغ دیا۔ پیکو ششیں ہندو مذہب کے احیا اور ہندووں میں مذہبی شعور بیدار کرنے کے ساتھ ساتھ انجام دی گئیں، جسے ہندتو نے آگے چل کر ہندوراشٹری شکل میں تبدیل کرنا چاہا۔ ڈاکٹر دینانا تھ ورمارقم طرازییں:

''ہندو ندہب کی تحریکوں میں قریبی روابط موجود تھے اور قومی شعور کے اِرتقامیں اِن چیزوں نے ہڑا اہم رول ادا کیا۔'برہم ساج' نے خوابیدہ ہندوستان کو جگایا۔کیشو چندرسین کی قیادت میں برہم ساج عیسائیت کے رنگ میں رنگ گیا تھا؛ اِس لیے آرییساج نے ہندوستانیوں کو اُس کے اثر اَتِ بدسے بچایا؛ مگر آرییساج نے دیگر نداہب کے پیرؤں کے ساتھ انتہا لیندانہ رویہ اختیار کیا، 'رام کرش مشن اور تھیوسوفیکل سوسائی 'نے تمام نداہب کی وصدت اِدیان) پرزوردیا''۔(روزنامہ خبرین'، ۲۸مئی ۲۰۱۷ءرسن۵) (بقیدا کے صفح پر):

نداہب کا تقابلی مطالعہ کے حوالے سے عالمی نداہب کے مطالعہ کا اسلامی نھے: چنداصولی مسائل کے موضوع پر یہ خبر بھی نظر سے گزری ، کہ انسٹی ٹیوٹ آف آبجیکٹو اسٹڈیز میں ۱۲/۱۲/۱۵ در کو اپنے لکچر میں شاہ حمدان انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز کشمیر یونیورسٹی سری نگر کے سابق ڈائر یکٹر پروفیسر حمید نسیم رفیع آبادی نے اے۔ بی. ٹیلر کے حوالے سے مغربی مفکروں کا یہ فیصلے قبل کیا کہ:

'' وجود'کے بنیادی سوال کو سجھنے کے لیے جو عقلی کوشش ہوئی ہے، اُس کے نتیجہ میں مذہب پیدا ہوا۔اور میک مذہب کی ابتدائی بنیا دہے(۱)۔

یہ اسٹیٹمنٹ بذاتِ خود بہت زیادہ بحث وتبھرے کا متقاضی تھا؛ لیکن افسوں ہے کہ اس کے معاً بعد لکچر رموصوف نے جیمز فریز روغیرہ کے دوسرے ایسے اقوال بھی نقل کردیے، جن کا حاصل ہے ہے کہ: ارتقائی اور تدنی عوامل کے نتائج کے طور پر ظہور پذیر ہونے والے بہت سے رجحانات میں سے عقائد کا اور فدہب کا پیدا ہوجانا بھی ہے۔ اور یہ معلوم ہے کہ اہلِ مغرب کے نز دیک عقائد کا اور فدہب کا پیدا ہونا، یہ انسانی ضعف کی علامت ہے؛ کیوں کہ فدہب، سائنس کے دور سے پہلے کی اِختر اع ہے۔ اور نظریہ 'جوکہ عہد جدید کا نہایت مقبول نظریہ ہے، کی روسے اسکاعلم ویقین سے کوئی تعلق نہیں۔

(پچھلے صفح کا بقیہ): ''آریہ ماج کے بانی سوامی دیا نندگی پیدائش مہارا شریس ۱۸۲۳ء رہیں ہوئی تھی ، سنسکرت نبان بولنے والے برہمن ہونے کی وجہ سے وہ تقریر بھی سنسکرت میں ہی کرتے تھے؛ کین کیشو چندرسین کے مشورہ پر وہ ہندی میں تقریر کرنے گئے تھے۔ سوامی دیا نند نے ۱۸۷۳ء رمیں اپنی مشہور کتاب 'ستیارتھ پرکاش' مثالغ کی ۔ 'ستیارتھ پرکاش' کی پہلی اشاعت میں چود ہوال با بنہیں۔ اِس کے علاوہ اور گی ابواب نہیں تھے۔ اُن کے اِنتقال کے بعد بردی ہوشیاری سے ذکورہ باب اُس میں شامل کر دیا گیا، جومسلمانوں کے خلاف ہے۔ اُن کے اِنتقال کے بعد بردی ہوشیاری سے ذکورہ باب اُس میں شامل کر دیا گیا، جومسلمانوں کے خلاف ہے۔ اِس کے علاوہ اپنے 'ہندوتو' کے نشر واشاعت کے لیے'رگ وید بھاشیہ' بیج وید بھاشیہ' جیسی کتا ہیں کئیں۔ ۔ 'ستیارتھ پرکاش' ، اورمولا نا امام الدین رام گری مستیارتھ پرکاش' ، اورمولا نا امام الدین رام گری صاحب نے' قرآن دک درش' کے نام سے کتا ہیں کئیس، جو اہلی علم کے درمیان کافی مقبول ہوئیں۔ نیز امت کی غلط فہیوں کا از الد ہوا۔ ویدک ہندودھرم کے حامی سرسوتی جی نے ۱۰راپر یل ۱۸۵۵ء رکو جمبئی میں آریہ ساتی کی غلط فہیوں کا از الد ہوا۔ ویدک ہندودھرم کے حامی سرسوتی جی نے ۱۰راپر یل ۱۸۵۵ء رکو جمبئی میں آریہ ساتی کی غلط فہیوں کا از الد ہوا۔ ویدک ہندودھرم کے حامی سرسوتی جی نے ۱۰راپر یل ۱۸۵۵ء رکو جمبئی میں آریہ ساتی کی غلط فہیوں کا از الد ہوا۔ ویدک ہندودھرم کے حامی سرسوتی جی نے ۱۰راپر یل ۱۸۵۵ء رکو جمبئی میں آریہ ساتی کی غلط فہیوں کا از الد ہوا۔ ویوک ہندودھرم کے حامی سرسوتی جی نے ۱۰راپر یل ۱۸۵۵ء رکو جمبئی میں آریہ ساتی کی کو بیانور کی بیادہ اور دیا گیا۔

<sup>(</sup>۱) روزنامهٔ خبرین ۱۳۰/۱۲/۱۵۱۰ ء۔

تقابلی مطالعہ میں متذکرہ بالاضررائیز پہلوہوتے ہوئے بھی،افسوں ہے کہ بغیر کسی اصول اور مقصدِ محیح کی تعیین کے، مفاہمت بین المذاہب کا بیطریقہ کاربیسویں صدی کے اواخر سے زور پکڑگیا، اور اب اکیسویں صدی عیسوی میں سوشل میڈیا نے متعدد مذاہب کے نما کندول کو بٹھا بٹھا کر، اُن کے ما بین او بن ڈسکشن، کھلی بحث اور ڈبیٹ کا انداز دکھلا دکھلا کر اور دنیا بھر میں اُسے نشر کر کے، نیز مختلف اداروں اور تظیموں نے وقفہ وقفہ سے سیمنا رکرا کروہ کمال دکھایا، کہ دین خالص کا تحفظ ایک سخت دشوار گزار اور بڑی آزمائش بن گیا۔ بید ذرائع اور وسائل عامة الناس تک بیہ بیغام دشوار گزار اور بڑی آزمائش بن گیا۔ بید ذرائع اور وسائل عامة الناس تک بیہ بیغام ایک نتائج اخذ کرسکتا ہے، اور بیطریقہ اختیار کرنا، گویا تمام انسانوں کی ضرورت اور وقت کا عین تقاضا ہے۔اور مشکل بیپیش آگئ کہ پروپیگنڈے کے انز نے اہل علم کو بھی وقت کا عین تقاضا ہے۔اور مشکل بیپیش آگئ کہ پروپیگنڈے کے انز نے اہل علم کو بھی اپنی طرف متوجہ کرلیا ہے؛ چناں چہا بھی کچھروز پہلے پروفیسر محس عثانی ندوی کی پیش اپنی طرف متوجہ کرلیا ہے؛ چناں چہا بھی کچھروز پہلے پروفیسر محس عثانی ندوی کی پیش کردہ بہتجوین نظر سے گزری کی:

''بڑے مدارس میں تقابلی مطالعہ کا شعبہ قائم کرنے کی ضرورت ہے۔ حسن ظن قائم کرتے ہوے اسے عصری ضرورت کا ادراک بھی کہہ سکتے ہیں؛ لیکن الیک صورت میں یہا حتیاط ضروری ہے، کہ جو مدارس اور جومفکر خود کو اہل حق کی مصرت کا ادراک طرف منسوب کرتے ہیں، وہ اِس بے اصول طریقہ کی مصرت کا ادراک کریں، ساتھ ہی فکر دیو بند اور فکر قاسم سے منسلک افراد اصولِ اہلِ حق کے اِنجرافات کو مصوس کریں، اور جاری تلبیسات کا نوٹس لیس۔ نیز اِس موضوع کے حوالہ سے صحیح اصولوں کو واضح کریں اور درست طریقۂ کا رکا نتین کریں؛ کیوں کہ ہمارا خیال ہے ہے، کہ تحقیق اور درست منج متعین کرنا مشکل رہے گا۔ اہلِ حق کا تقابلی مطالعہ کے لیے حقیقی اور درست منج متعین کرنا مشکل رہے گا۔ اہلِ حق کا ہمیشہ سے بیطریقہ رہا ہے، کہ ایسی با تیں ازخود شروع نہیں کرتے؛ لیکن جب ہمیشہ سے بیطریقہ رہا ہے، کہ ایسی با تیں ازخود شروع نہیں کرتے؛ لیکن جب

اہلِ باطل کی طرف سے تلبیس کی جاتی ہے،تو جواب دیتے ہیں اور سیچے اصول اور طریقۂ کاربیان کردیتے ہیں''۔

تقابلی مطالعہ کا تعارف اس قدرتفصیل ہے کرنے کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ اس کی اہمیت کو محسوس کیا جاسکے کہ موضوع کے حوالہ ہے جوتلبیسات ہوئیں ، ان سے نبرد آزما ہونے کے لیے ہی '' تقریر دل پذیر' ککھی گئی۔ سرسیداحمہ خال کی تفسیر قرآن جلداول اور تقریر دل پذیر کا زمانہ تصنیف ایک ہے، یعنی ۱۲۹ء؛ کیکن تقریر دل پذیر سیجھنے کی کوشش کیوں نہ کا گئی؟ اُس کے مضامین عام قہم کیوں نہ بنائے گئے؟ اُس کے اصولوں کا اِجرا، مسائل کی اِشاعت کیوں نہ ہوئی؟ اور اب کیوں کر اِن مضامین کی اشاعت ضروری ہے، اور کن لو مضامین کی اشاعت ضروری ہے، اور کن مضامین کی اشاعت ضروری ہے، اور کن لو گوں کے لیے ضروری ہے، اور کن مضامین کی اشاعت ضروری ہے، اور کن مضامین کی اشاعت ضروری ہے، اور کن لو اب جب کہ مذکورہ موضوع پر بحث مسلمہ اصولِ موضوعہ کا درجہ اختیار کر چکا ہے، تو بطور چینے کے بیہ موضوعہ کا درجہ اختیار کر چکا ہے، تو بطور جینے کے بیہ موضوعہ کا درجہ اختیار کر چکا ہے، تو بطور خینے میں نہ مقاصد کی تعین کر کے حق واضح کیا جائے۔ نیز اِشتبا ہات اور اِلتباسات رفع کرد ہے جائیں۔

موضوع پر تاریخی تسلسل کے ساتھ، نیز روشی اس لیے ڈالی گئی، تا کہ معلوم ہوجائے کہ موضوع بحثیت موضوع انیسویں صدی میں اہمیت اختیار کر چکا تھا، اور جس طرح سرسیدکواس کا ادراک ہوا تھا۔ اسی طرح حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو ی نور اللہ مرقدہ نے بھی موضوع کی اہمیت کومحسوس کیا تھا اور دین اسلام کی تلبیسات سے حفاظت کے لیے ایک مضبط تحرید کھی کردی تھی ، اسی تحریر کا نام' تقریر دل پذیر' ہے، اور بلاخوف تر دیدیہ بات کہی جاسکتی ہے کہ مذکورہ موضوع کے لیے تقریر دل پذیر سے عمدہ کوئی کتاب ہماری دانست میں موجوز نہیں ہے؛ کیوں کہ اس کتاب میں مذکور مسائل،

دلائل، بیان کردہ اصول، مباحث، تجزیاتی طریقۂ استدلال، استشہاد، اور اختباری مثاہدات، نتائے اور اِستنباط، ثبوتِ مسکلہ کاعقلی پیرامیٹر، قوائینِ فلسفہ وسائنس، علوم عصریہ، فنون عقلیہ، اور زمانے کے افکار اور مسائل سے براہ راست تعرض پر جب نظر کی جائے، اور ساتھ ہی ساتھ زمانہ کے Juirice prudence کو اِس کسوٹی پر پر کھ کر دیکھا جائے، تو عین الیقین کے درجہ میں یہ بات اطمینانِ قلب کا باعث ہوتی ہے، کہ فرکورہ ضرورتوں کی جمیل کے لیے اِس کا مطالعہ دورِ حاضر میں ایک نا گزیر ضرورت ہے۔ فرکورہ ضرورتوں کی جمیل کے لیے اِس کا مطالعہ دورِ حاضر میں ایک نا گزیر ضرورت ہے۔ فرکورہ ضرورتوں کی جمیل کے لیے اِس کا مطالعہ دورِ حاضر میں ایک نا گزیر ضرورت ہے۔

'' فدہب کے بغیر بین فدہبی فداکرات بے معنی ہیں، اپنے فدہب پریقین رکھتے ہوئے اِنٹر فیتھ کی بات کی جاسکتی ہے۔ یہ بھی ضروری ہے کہ بین فدہبی فداکرات میں داخل ہونے کے ساتھاس سے نکلنے کا راستہ بھی معلوم ہو، فداکرہ کے حدود سے آگاہی ہو''(۱)۔

لیکن ہمیں نہیں معلوم، کہ اِن مجمل با توں کی تفصیلات کہاں ہیں؟ اور عملاً جولوگ اِن مذاکرات میں حصہ لے رہے ہیں، اُن کے ذہن میں مذہب کے اصول وفر وع کی عملی واطلاقی حیثیت، اُس پر یفین کی تشریح، مذاکرہ کے حدود سے آگہی کی غیرمبہم وضاحت کیا ہے؟ مجالسِ حکیم الامت میں مفتی محمد شفیع صاحب حکیم الامت و متعلم مجدد حضرت مولا نااشرف علی تھا نوگ کا ایک ملفوظ ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''آج کل اسکولوں اور بہت سے مدارس میں تقابلی مطالعہ اور تقابل کے مضمون کو ہڑی اہمیت دی جاتی ہے، اس کے متعلق ارشا دفر مایا کہ: جو طالبِ علم اپنے ندہب کی معلومات پوری ندر کھتا ہو، اور ندہب میں رسوخ ندر کھتا ہو، اس کے لیے غیر ندہبوں کی کتابوں کا مطالعہ بہت خطرنا ک ہے''(۱)۔

<sup>(</sup>۱)روزنامهاخبارمشرق،۳۸رجولائی۲۰۱۷ء۔

<sup>(</sup>۲) حکیم الامت حضرت تھا نوی ،**ملفوطات حکیم الامت**، ح۲۵ ہص: ۱۶۸\_

پانچواں باب: (ب):سائنسی منہج اصولِ اشیااور حقائقِ موجودات سے براہین قائم کرنا

### حاصلِ گفتگو

اگرڈاکٹرا قبال نے زمان ومکان کی تحقیق سے متعلق، جس کے بارے میں اُن کا خیال تھا کہ:'' حق میہ کہ مسکلہ نہایت مشکل ہے''۔اور'' اِس وقت مذہبی اعتبار سے دنیائے اسلام کور ہنمائی کی سخت ضرورت ہے۔اور میرا پی عقیدہ ہے کہ ہندوستان کے بعض علماء اِس کام کوباحسنِ وجوہ انجام دے سکتے ہیں''(ا)۔

اگرمرحوم نے "قبله نما" اور "تقریر دل پذیر" میں مندرج توضیحات ملاحظ فرمالی ہوتیں، اور اس wersatile genius کواگر خاتم الحکماء والصوفیاء الا مام محمد قاسم النانوتوگ کی فذکورہ موضوع سے متعلق تحقیقات فراہم ہوگئ ہوتیں، تو وہ اپنے عقیدہ کا عملی رخ اپنی نظروں سے دیکھ لیتے، اور "نہایت مشکل" مسئلہ سے متعلق اُن کی کاوش یقیناً نتیجہ خیز ثابت ہوتیں۔ اور اب اس باب میں راقم سطور کا خیال یہ ہے کہ: مسئلہ "نفافت" ہو، "حرکت کا تعین ہو، "مکان"، "نفد مجرد" اور "خلا" (Space) کی بحث ہو، زمان (Time) ہو، یا ظرف حرکت کا تعین ہو، "مکان"، بجائے وقوعات (Event Particles) کی بحث ہو، زمان (Event Particles) کی بحث ہو، زمان (Particles) کی دریا فت ہو۔ اِن تمام مسائل کی فہم تفہیم کے متعلق حضرت کا نوتو گی تحقیقات دیکھنے سے پہلے کوئی فیصلہ کر لینا، ایک عبلت کا فیصلہ ہوگا۔ نانوتو گی تحقیقات دیکھنے سے پہلے کوئی فیصلہ کر لینا، ایک عبلت کا فیصلہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) ضیاءالدین اصلاحی، **مشاہیر کے خطوط بنام سیرسلیمان عدوی**، (الہند: دارامصنفین شبلی اکیڈمی، اعظم گڈھ، د.ط، د.ت) م: ۱۲۵۔

# پانچواں باب: (ب):سائنسی منہج اصولِ اشیااور حقائقِ موجودات سے براہین قائم کرنا

اسموضوع ہے متعلق حضرت مولانا نا نوتوگ کی تحقیقات نہایت اہم بھی ہیں اور دلجیسپ بھی۔ زمین اور مقناطیس کی'' قوتِ کشش'' کوسائنسی مسلمہ سمجھا جاتا ہے؛ لیکن حضرت نا نوتوگ کی تحقیق کی روسے یہ' سائنسی مسلمہ'' نہیں؛ بلکہ عقل کی خطا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ:عقل کا یہ کام نہیں، کہ وہ یہ فیصلہ کرے، کہ پھر کی حرکتِ کشش اور لوہے کی حرکتِ جذب قوتِ کشش کی وجہ سے ہے۔ اِس قوت کی طرف یہ اِنتساب عقل کے وسیلہ سے دریافت نہیں ہوا؛ بلکہ یہ سائنس کا مفروضہ ہے، جس کی اہلِ سائنس کے پاس کوئی دلیل نہیں۔ اِس مسئلہ کو ہم آگے اپنے موقع پر تفصیل سے ذکر کریں گے۔ یہاں بتانا یہ ہے، کہ حضرت نا نوتوگ کی اِس تحقیق کے تقریباً ۱۳۵۸ رسال بعد بیسویں صدی میں مشہور سائنسدان نظر یہاضا فیت کے بانی البرٹ آئٹٹائن نے بعد بیسویں صدی میں مشہور سائنسدان نظر یہاضا فیت کے بانی البرٹ آئٹٹائن نے بھی قوتِ کشش کے عقیدہ کومفروضہ ہی قرار دیا ہے۔ ریاضی کے ماہرڈا کٹروضی الدین

نے زمان ومکان کے جدید تصوراور نظریۂ اضافیت کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے:

د'کسی جسم کی حرکت کے متعلق یہ کہنا کہ:حرکت ایک قوت (قوتِ کشش)

کی وجہ سے ہوتی ہے، غیر ضروری پیچیدگی پیدا کرتا ہے۔ زمین اگر سورج کے درمیان

گرد چکرلگارہی ہے، تو اس کی کیا ضرورت ہے، کہ زمین اور سورج کے درمیان

تجاذب کی قوت فرض کی جائے، جوزمین کو گھمارہی ہے۔ یہ کیوں نہ کہا جائے،

کہ سورج کے اطراف مکان زمان ایک خاص حالت میں ہیں۔ اور اُس مکان

زمان میں زمین اپنے آسان ترین راستہ پر جارہی ہے، اور قوتِ تجاذب کا کوئی
وجودہی نہیں ہے'(ا)۔

لیکن یہال پربھی بات ادھوری ہی ہے۔ قانونِ کشش کے قائلین کی طرح چول کے آئسٹا ئن اوراً س کے تبعین کو فاعل کے وصف کی اِ طلاع نہیں، یعنی وہ اِس علم سے بے خبر ہیں، کہ جمادات وغیرہ کے اندر بھی حیات، علم، ارادہ، قدرت، مشیت، اور کوین کی صفتیں پائی جاتی ہیں، اور یہ صفتیں اصل منبع ''وجود'' سے اُنہیں حاصل ہوئی ہیں؛ چنال چہ ہر''موجود'' میں وجود سے مستفاد مذکورہ بالا صفات ضرور پائی جاتی ہیں؛ اِس لیے دوسر کے گروہ (بعض اہل سائنس بہ شمولِ آئسٹائن) نے فعل کو بے ارادہ شی اس لیے دوسر کے گروہ (بعض اہل سائنس بہ شمولِ آئسٹائن) نے فعل کو بے ارادہ شی کرلی۔ اور پہلے گروہ نے '' طبیعت' کے مذکورہ عقیدہ کے ساتھ بعض جگہوں پر قوت کرلی۔ اور پہلے گروہ نے '' طبیعت' کے مذکورہ عقیدہ کے ساتھ بعض جگہوں پر قوت کرلی۔ اور پہلے گروہ نے '' طبیعت' کے مذکورہ عقیدہ کے ساتھ بعض جگہوں پر قوت کشش وغیرہ شایم کر کے ''حرکتِ طبیع'' اور ''کشش طبی '' وغیرہ نام دے دیا؛ لیکن اشیاء کو بے شعور اور بے عقل اورا حکام تکلیفیہ سے مبر ادونوں ہی گروہ نے قرار دے رکھا ہے، جو در حقیقت عقل کی حدود سے تجاوز ہے، ''عقل کا کام ایجادِ معلومات نہیں، اخبارِ معلومات ہے، ۔ ۔ انہوں نے جو حقیقت تھی، اُس کی تو اطلاع حاصل نہ کی، اور نظر بدا بچاد کر ڈالا۔

<sup>(</sup>۱) مولانا عبدالباری ندویؓ، **ند بب اور ساکنس**، ''م**قدم**'': ڈاکٹر محمد رضی الدین، سابق وائس چانسلراسلام آباد، (الہند: مکتبداشر فیے، لاہور،۱۹۹۴ء) ہم: ۱۲۔

''سوییقل کا کامنیں، کہ (وہ) یہ (فیصلہ کرے کہ۔ف) یہ کام بیاشیائے مذکورہ (پقراورلوہا) ہی کرتی ہیں، پرانہیں خبرنہیں ہوتی۔ (پیقل کا کام اس لیے نہیں ۔ف)؛ کیوں کہ نیچے ہی کی تخصیص کرنی (اور بیتخصیص) بے شعور کی (کفعل بغیراُن کے شعور کے اور فعل بارادہ کے ہوجائے) سمجھ میں نہیں آتی۔ بجز اِس کے نہیں کہا جاتا، کہ اِن اشیاء میں روح ہے، (حیات ہیں آتی۔ بجز اِس کے نہیں کہا جاتا، کہ اِن اشیاء میں روح ہے، (حیات ہیں اور بیکام بیاشیاء اینے ارادہ سے کرتی ہیں'۔

یہ سائنسی منہج کی مثال تھی کہ عقلی بنیاد پر اصول مقرر کرنا، سائنسی طریق پر اختبارات ومشامدات ہے اس اصول کا ثبوت پیش کرنا،اورمسائلِ شرعیہ کی تفہیم میں اِن امورے کام لینا حضرت کا وصفِ خاص ہے۔ اور حضرت کا پیاصولی منہ نہایت ہی اعلی وار فع ہے؛ لیکن اِس اصول کے محاسن کا اُس وقت اندازہ ہوگا، جب حالاتِ حاضرہ کے سائنسی اصول، قوانین اور مسائل کا مجموعی طور پر جائزہ لے کرید دیکھ لیا جائے، کہ اِن مسائل سے نبردآ زما ہونے کے لیے مفکرین زمانہ کی کاوشوں کارخ اور سمت کیا ہے؟ اور مسائل کا حقیقی حل پیش کرنے میں ان کی کاوشیں کس حدیک معین ومددگار ہیں؟ چوں کہ مابعد کی صدیوں میں دلِ دردمندر کھنے والےمفکروں کے یہاں بھی سائنسی تحقیقات کے تناظر میں شرعیات کی توجیہات وتشریحات کے حوالہ سے متعدد مسائل کے مل کے لیے ایک بے چینی الیکن اپنے تیس پیش رفت دکھائی دیتی ہے۔ایسے بعض اہم مسائل کا تذکرہ ہم یہاں مناسب سمجھتے ہیں، تا کہ اِن چیزوں سے مناسبت اور دلچیسی رکھنے والے اسکالر کو یہ بتایا جاسکے، کہ ۱۹رویں صدی کے بعد کے مفکروں نے اپنے زمانہ کے جن لا ٹیخل مسکوں کے حل کی طرف توجہ دلائی ہے؛ مرتوں پہلے حضرت نا نوتویؓ ان ہی مسائل پرلکھ چکے ہیں۔ کیا کچھلکھ چکے ہیں؟ اِس کا اندازہ وہ تخص بخو بی لگالے گا، جو ہمت کر کے تصنیفاتِ قاسم کا مطالعہ کرے۔افسوس ہے کہ متعلقہ مسائل پر شتمل تحریریں، یہاں ذکر نہیں کی جاسکتیں؛ کیوں کہ یہ مقالہ پہلے ہی مواد کی زیادتی کی وجہ سے بوجھل ہو چکا ہے؛ لین دلائل کی تفصیل کے بغیر محض تعارف کے طور پر صرف مسائل ذکر کر دینے میں بھی کوئی قباحت نہیں ہے؛ اس لیے اختصار کے ساتھ بعض مفکروں کی بعض کا شیں اور چند مسائل پیش کیے جاتے ہیں۔ ایسے مفکروں میں سے ڈاکٹر اقبال نے حالاتِ حاضرہ کے متعلق بعض حقائق پیش کرنے کی کوشش کی تھی، اُنہوں نے علامہ سید سلیمان ندوی سے متعدد مرتبہ زمان، کرنے کی کوشش کی تھی ، اُنہوں نے علامہ سید سلیمان ندوی سے متعدد مرتبہ زمان، مکان، حرکت وغیرہ کے موضوعات کی اہمیت کا اِظہار کیا، استیفسارات کیے، علمی تعاون عیابا۔ ذیل کے اقتباسات سے اُن کی کاوش، توجہ اور پیش رفت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے: عیابا۔ ذیل کے اقتباسات سے اُن کی کاوش، توجہ اور پیش رفت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے: گا کہڑ اقبال کھتے ہیں:

را مرافبال عصد بین . 

" زمان و مکان کی بحث اِس وقت فلسفه اور سائنس کے مباحث میں سب
سے زیادہ اہم ہے۔ (اِس باب میں) ' چنر ضروری امور دریا فت طلب ہیں:

(۱): حضرت محی الدین ابن عربی کے فتو حات، یا کسی اور کتاب میں هیقت زمان کی بحث کس کس جگہ ہے، حوالے مطلوب ہیں'۔

(۲): حضرت ابن عربی کی بحث زمان کا طخص اگر عطا ہو جائے، تو بہت عنایت ہوگی۔ آپ کے خص کی روشنی میں کتاب میں خود بر وهوں گا'(۱)۔
حضرات صوفیہ میں کسی اور بزرگ نے بھی اِس مضمون پر بحث کی ہو، تو اُس کے حوالے سے بھی آگا ہ فرما ہے''(۱)۔

المشکل ہے' کا مشکل ہے نان ابھی تک مشکلات باقی ہیں۔ حق یہ ہے کہ مسکلہ نہایت مشکل ہے''(۱)۔

القوال نقل کے ہیں، اُن میں ایک قول یہ ہے کہ: ' زمان خدا ہے'۔

القوال نقل کے ہیں، اُن میں ایک قول یہ ہے کہ: ' زمان خدا ہے'۔

القوال نقل کے ہیں، اُن میں ایک قول یہ ہے کہ: ' زمان خدا ہے'۔

<sup>(</sup>۱) ضیاءالدین اصلاحی ، مشاہیر کے خطوط بنام سیرسلیمان ندوی ، ص: ۱۱۷۔ (۲) ایضاً ، ص: ۱۳۳۰ (۳) ایضاً ، ص: ۱۳۵

بخاری میں ایک حدیث بھی اِس مضمون کی ہے: "لا تسبُّو المدھو" ، کیا حکمائے اسلام میں سے کسی نے بی مذہب اختیار کیا ہے؟ اگر ایسا ہو، تو یہ بحث کہاں ملے گی؟ قرونِ وسطی کے ایک یہودی حکیم موسیٰ ابن میمون نے کسا ہے کہ خدا کے لیے کوئی مستقبل نہیں؛ بلکہ وہ زمان کو گخطہ بر گخطہ پیدا کرتا ہے (ا)۔

''مکان کیا چیز ہے؟ جس طرح زمان، دہر کا ایک طرح سے عکس ہے، اُسی طرح مکان بھی دہر ہی کا عکس ہونا چاہئے، یا یوں کہیے کہ: زمان ومکان دونوں کی حقیقت اصلیہ دہر ہی کا عکس ہونا چاہئے، یا یوں کہیے کہ: زمان ومکان دونوں کی حقیقت اصلیہ دہر ہی ہے۔ کیا بید خیال محی اللہ بن ابن عربی کے نقطہ خیال سے حجے ہے؟ اِس کا جواب شاید فتو حات ہی میں ملے مہر بانی کر کے تھوڑی سی اور اگر فی ہے؟ میں اور دیکھیے کہ کیا انہوں نے مکان پر بھی بحث کی ہے؟ اور اگر کی ہے، تو مکان اور دہر کا تعلق اُن کے نز دیک کیا ہے؟ میں نے زمان ورکان کے متعلق تھوڑ اسا مطالعہ کیا ہے، اِس سے معلوم ہوا کہ ہندوستان کے ومکان کے متعلق تھوڑ اسا مطالعہ کیا ہے، اِس سے معلوم ہوا کہ ہندوستان کے ملیانوں نے بڑے ہے مسائل برغور وفکر کیا ہے، اِس سے معلوم ہوا کہ ہندوستان کے مسلمانوں نے بڑے ہے مسائل برغور وفکر کیا ہے: (۲)۔

مفکر ڈاکٹر اقبال کو اِن مسائل کے حل کی بڑی فکرتھی۔انہوں نے مذکورہ بحثوں سے متعلق اپنے افکار خطبات میں پیش کیے ہیں۔ اِن خطبات کے حوالہ سے آج سے دس سال پہلے مولانا محمد حذیفہ وستانوی صاحب کی عنایت سے پروفیسر عابد صدیقی کے مضمون'' اقبال کے افکار کا مخضر جائزہ خطبات کی روشنی میں' پر تبصرہ لکھنے کی نوبت آئی تھی، جس میں پہلے تو میں نے مضمون کی ایک تلخیص لکھی تھی، اُس کے بعد اُس پر تبصرہ کیا تھا، جس کا اختتام اِن الفاظ پر تھا:

<sup>(</sup>۱)''میمون'' قرطبہ میں پیدا ہوا،اور قاہرہ میں مرا، غالبًا بار ہویں صدی کے آخر میں۔اُس نے مسلمانوں کی یونی ورسٹیوں میں تعلیم پائی،اور تمام عمر مسلمانوں ہی کی ملازمت کرتا رہا۔ شکلمین کے خیالات پراُس نے جرح قدح بھی خوب کی ہے۔میرا گمان ہے کہ میمون کا ندکورہ نہ بہب بھی ضرور کسی نہ سی مسلمان تھیم کی خوشہ چینی ہے۔ میں ایک مضمون لکھ رہا ہوں: ''زمان کی حقیقت فلسفۂ اسلام کی تاریخ میں''۔ (مشاہیر کے خطوط، صن ۱۳۳۰–۱۳۳۱)۔

<sup>(</sup>٢) ضياء الدين اصلاحي ، مشاهير كخطوط بنام سيدسليمان مدوى ، ص: ١٠٠٠

"علامہ اقبال نے قرآن کے تصورِ زمان ومکان کا ارسطواور آئسٹائن کے تصورِ زمان ومکان کا رسطواور آئسٹائن کے تصورِ زمان ومکان سے مواز نہ کیا ہے، تو اِن ابحاث میں ڈاکٹر اقبال جیسامحقق بھی اپنے قلم کو بکی ، انحراف ، یا لغزش سے بچالے جائے ، تو بڑا کمال ہے ؛ کیوں کہ اِس میں تعبیرات یقیناً بڑی موش ہوتی ہیں۔ اسی بنایر "مولا ناعلی میاں نے اقبال سے اپنی گہری وابستگی اور عالم اسلام کو اُن کی شخصیت اور شاعری سے روشناس کرانے کے باوجود ، اُن کے خطبات سے اتفاق نہیں کیا"؛ بلکہ ارشاد فر مایا کہ: علامہ اقبال کے "مرراس کے خطبات میں بہت سے ایسے خیالات اور افکار بھی ہیں ، جن کی تعبیر وتو جیہ اور اہل سنت کے اِجماعی عقائد سے مطابقت مشکل ہی سے کی جاسکتی ہے۔ یہ کچرشائع نہ ہوئے ہوتے ، تو اچھا تھا۔ یہی رائے مولا ناسیر سلیمان نہ وی نے بھی ظاہر کی ہے "(۱)۔

اُس وقت تو بہ تبھرہ لکھ دیا تھا؛ لیکن اب جب کہ موضوع سے متعلق تحقیقات نا نوتو گئے سے استفادہ کا موقع میسرآیا، تو دل میں ایک عجیب سااحساس یہ پیدا ہوا، کہ اگر ڈاکٹرا قبال نے مذکورہ موضوع سے متعلق، جس کے بارے میں اُن کا خیال تھا، کہ ''حق بہے کہ مسکلہ نہایت مشکل ہے''،اور'' اِس وقت مذہبی اعتبار سے دنیائے اسلام کورہنمائی کی سخت ضرورت ہے۔اور میرا یہ عقیدہ ہے کہ: ہندوستان کے بعض علماء اِس کام کوباحسن وجوہ انجام دے سکتے ہیں''(۲)۔

اگر ڈاکٹر اقبال نے'' قبلہ نما'' اور'' تقریر دل پذیر'' میں مندرج توضیحات ملاحظہ فر مالی ہوتیں، اور اِس wersatile genius کواگر خاتم الحکماء والصوفیاء الإ مام محمد قاسم النانوتوگ کی مذکورہ موضوع سے متعلق تحقیقات فراہم ہوگئ ہوتیں، تووہ اینے عقیدہ کاعملی رخ اپنی نظروں سے دیکھ لیتے، اور''نہایت مشکل''مسکلہ سے متعلق

<sup>(</sup>۱)علامه سیدسلیمان ندوی کی رائے زیادہ اہمیت رکھتی ہے؛ کیوں کہ وہ فلسفی بھی ہیں،مثمس بازغہ وغیرہ میں مذکور بحثوں پرِ اُن کی نظر علی میاں سے زیادہ بہتر ہے۔ (شاہراہِ علم،ص:۷۳۴؍بحوالہ تکبیر مسلسل، (الہند: جامعہ اشاعت العلوم اکل کوا،۱۴۲۷ء) بص:۵۷۷)

<sup>(</sup>۲) ضیاءالدین اصلاحی ، مشاہیر کے خطوط بنام سیدسلیمان ندوی ، ش: ۱۲۵ ـ

اُن کی کاوش یقیناً نتیجه خیز ثابت ہوتیں۔اوراب اِس باب میں راقم سطور کا خیال یہ ہے،
کہ مسکلہ 'اضافت' ہو،' حرکت' (Motion) ہو، یا ظرفِ حرکت کا تعین ہو،' مکان'،
'بُعد مجرد' اور' خلا' (Space) کی بحث ہو، زمان (Time) ہو، یا ذرات کے بجائے
وقوعات (Event Particles) اور وقوعات و ذرات (Event Particles) کی بحث ہو، یا
دریافت ہو۔ اِن تمام مسائل کی فہم و تفہیم کے متعلق حضرت نا نوتو ک کی تحقیقات د کیھنے
دریافت ہو۔ اِن تمام مسائل کی فہم و تفہیم کے متعلق حضرت نا نوتو ک کی تحقیقات د کیھنے
سے پہلے کوئی فیصلہ کر لینا ،ایک عجلت کا فیصلہ ہوگا۔

نظرية اضافيت كےزير اثر زمان ومكان كاجد يدتصور، حضرت مولا ناعبدالباري ندوی کی بھی تحقیق کا موضوع رہا ہے۔انہوں نے آئسٹائن اور میکس بلانک وغیرہ کے حوالے سے کواٹم تھیوری ( نظریة اضافیت ) کوبرٹی اہمیت دی ہے۔اور اِس موضوع یرا پنی کتاب'' ند ہباورسائنس'' میں بہت کافی اور نہایت مفید گفتگوفر مائی ہے؛کیکن اِس موقع پردل میں ایک خلش اُس ونت پیدا ہو جاتی ہے، جب حضرت مولا ناُ کے پیش کردہ نتائج سامنے آتے ہیں ؛ کیوں کہ ذرکورہ تحقیق کے حوالہ سے جہاں ایک طرف مولا نانے مادہ پرستی کے بطلان پرمواد فراہم کیا، و ہیں خود آئنسٹائن کے نظریہ کی وقعت وعظمت پیدا کرنے کے ساتھ کسی قدرتشکی کا سوال قائم کر کے چھوڑ دیا ہے۔اُس کے نظریہ کے صحت وٹقم پر کوئی تنقید نہیں گی ؛ حالاں کہ ہم بیدد کھلا چکے ہیں، کہ جس طرح اُس کی تحقیق کی رو سے نیوٹن کی قوتِ کشش کے عمومی قانون کا عقیدہ محض مفروضہ ثابت ہوتا ہے۔اُسی طرح مٰدکورہ مفروضہ سے نجات آئنسٹائن کی تحقیق میں بھی نہل یا کی۔مولانا نے جو کچھ پیش کیا ہے، اُسے نظر میں رکھے، تو آپ کومحسوں ہوگا، کہ زمان ومكان كے متعلق مولا نا رحمه الله وه تحقیق بیش نه كرسكے، جواہلِ حق كا موقف ہے۔ یہی صورت حال متعدد مسائل میں افکار موجودہ کا فساد دکھلاتے وقت اور آئسٹائن، ڈیکارٹ، برکلے، جیمس جینز اور ہیوم وغیرہ سے استناد واستدلال کے وقت رونما ہوئی ہے۔ ایسے موقع پر بیگان ہوتا ہے، کہ حضرت مولانا کی نظر سے خاتم الحکماء واطبعین مولانا محمدقاسم نا نوتو کُن کی تحریرات و تحقیقات، مذکورہ عنوان سے متعلق غالباً نہیں گزری ہول کی، اور حسرت کے ساتھ یہ خیال آتا ہے کہ: اگر گزرگئی ہوئیں، تو اُن کے پیش کردہ نتائج میں اور ہی رونق ہوتی، اور اُن میں یقیناً ایک اعتاد اور ایک پیغام ہوتا، اور اہلِ حق کے موقف کے اِظہار کے وقت کوئی اِبہام نہرہ جاتا۔ نیز مذکورہ مغربی مفکروں پر اِعتاد کی صورت بھی پیش نہ آتی، جو'الے فضل ما شہدت به الاعداء'' کے مناط سے تجاوز کرگئی ہے۔

''خلا' اور''مکان' اہلِ سائنس کی تحقیق میں دونوں مترادف لفظ ہیں۔ جب کہ
''مکان' کی مشائین کی طرف منسوب تعریف میں 'خلا' کا انکار ہے۔خلا ہی کا دوسرا
نام' 'بُعدِ مجرد' ہے۔ اِس تناظر میں جو تحقیق حضرت نا نوتو گئے نے بیش کی ہے، وہ نہایت
اہمیت کی حامل ہے۔ اس میں ڈاکٹر اقبال کے سوال کا جواب بھی ہے، اہلِ سائنس
کے دریا فت کردہ بعض حقائق کی تائید بھی۔ اُن کے بعض استدلالات اور ثابت شدہ
مسائل پر-جوعہد نا نوتو گئے کے بعد ظہور میں آئے۔ سوالیہ نشان بھی اور محکم و مشحکم عقلی
اصولوں کی نشاند ہی بھی۔ حضرت مولانا عبد الباری ندوگ نے نظریۂ اِضافیت کے
اثر ات کا ذکر کرتے ہوئے جو بہلکھا ہے کہ:

"ااوا در میں آئسطائن کی اضافیت کے عموی (جنرل) نظریہ نے اُس پرانے خیال کا خاتمہ کردیا، کہ مکان (Space) کسی کیساں سپاٹ (Character خیال کا خاتمہ کردیا، کہ مکان کو ایک سہ فلا کا خام ہے۔" قدیم طبعیات میں مکان کو ایک سہ ابعادی ہم جنس (Homogenous) ظرف خیال کیا جاتا تھا، جوابیخ طبعی مظر وفات سے بالکل جدا گانہ مستقل بالذات خود اپنا وجود رکھتا تھا۔ ساکن یا غیر متحرک تھا۔ اینے پھیلا وُیا وسعت میں غیر متنا ہی بھی تھا، اور نامتنا ہی حد تک

قابلِ تقسیم و تجرِ پی بھی۔ اب عمومی نظریۂ اِضافیت کی روشیٰ میں مکان کے اِن سارے خواص کو خیر باد کہد دینا پڑا ہے۔ نہ یہ ہم جنس یا متجانس رہا ہے، نہ جامد وساکن، نہ اپنے مظر وفات سے جداگا نہ موجود؛ بلکہ اُس کی نامتنا ہیت کا بھی خاتمہ ہوگیا ہے''()۔

اِن نتائج کا ہر ہر جز بحث وتمحیص تفصیلی مناقشہ کا ،اور حضرت نا نوتو کُ کے پیش کر دہ حقائق اور ذکر کر دہ اصولوں کے ساتھ تقابل کا مقتضی ہے؛ لیکن اِس کے لیے ضروری ہے کہ حرکت، زمان، اجزائے غیر منقسمہ، مسئلہُ اضافت، مسئلہُ اِستعارہ، اصولِ لا زم ذات اور إن كےعلاوہ ديگراصول، حقائق اور مسائل حضرت مُك زبان وبیان میں مع اِطلاقی تشریحات کے بیان کیے جائیں، لینی بید کھلایا جائے کہ فلاں اصول، احوال حاضرہ کے فلاں مسکہ سے (لیعنی آئنسٹائن کے مذکورہ بالانظرية اضافیت کے فلاں مسلہ کے ) راست متناسب ہے، یا معکوس متناسب ہے، یا کہاں کہاں مفاہمت اور ہم آ ہنگی ہے، وغیرہ ۔صرف''مکان'' کی بحث سے،تمام عقد نے ہیں کھل سکتے؛ کیوں کہ مکان کے ساتھ حرکت ، حرکت وجودی ، حرکت ، عدمی ،خصوصیت ذات اور وجود، زمان، اَشکال اوراجزائے لا پنجزی کی بحث بھی ساتھ ساتھ ہی چلتی ہے۔ اِس موقع پر اگرچہ جی تو یوں جا ہتا تھا، کہ موضوع سے متعلق گفتگو کا ایک نمونہ اُس عبقری امام متکلمین کی زبان و بیان میں بیش کردیا جائے، جسے اپنی تقریر وتعبیر برحد درجہ قابوتھا۔ پھراُس کے بعدا گریڑھنے والوں کی سمجھ میں نہآئے ،تو اُس کی وجہ مسلہ کا نا زک ہونا اورمشکل ہونا ہی قراریائے گا۔مسلہ لہذاصرف اس قدرعرض کر دینے یہ ہی قناعت کی جاتی ہے، کہ آئنسٹائن کی تحقیق کی رو سے حضرت مولا نا عبدالباری ندویؓ کی ذکر کردہ مذکورہ بالاخرابیاں'' مکان'' کی اُس تعریف سے پیدا ہوتی ہیں، جومشا ئین کے ذریعہ پیش کی گئی ہے۔جس میں مکان کے متعلق بتایا گیاہے، کہ مکان اجسام کی سطح محیط کو کہتے ہیں، اور یہی تعریف عام طور پر مشہور بھی ہے؛ لیکن اِس کا حال ہے ہے کہ اِس
تعریف پر حضرت نا نوتو گئے نے شخت تقید کر کے چھ طرح کی خرابیاں دکھلائی ہیں (۱)۔
پھر نفس مسکلہ پر خود اپنی جو تحقیق فرمائی ہے، وہ '' تقریر دل پذیر' کے ۵ کے رصفحات
میں (۲)، اور '' قبلہ نما' ' • • اسر سے زائد صفحات پر محیط ہے۔ کوئی اِس فن کا جانے والا
اگر اُن صفحات کا مطالعہ کر کے یہ بتا دے، کہ اِس تحقیق قاسمؓ میں کیا تسامح اور خلجان
باقی رہ جاتا ہے؟، توبیا سکافنی اِشتراکے ممل اور علمی تعاون ہوگا؛ ور نہ تو پور ااندیشہ اِس بات کا ہے، کہ '' مکان' کے متعلق قدیم فلسفہ کے وہمی اور نامعقول تصور کے رد
کے ساتھ (۳) خود آئسٹائن نے جو مغالطے پیدا کیے ہیں، حضرت نا نوتو کئ کی تحقیق
کیس آئسٹائن کے مغالطوں کا، اور اُن مغالطوں پر مبنی مسائل کی غلطیوں
کا واڈگاف کنندہ نہ ہو؟

<sup>(</sup>۱) ملاحظه بو:امام مُحمد قاسم نا نوتوی ،**تقرمردل پذیر**یس: ۳۷۸–۳۸۹\_

<sup>(</sup>٢)ملاحظه مو:الينياً، ص:١٦٣-٣٨٩\_

<sup>(</sup>٣) إن حكماء نے خود بُعد كومكان نه كہا، بُعد كى سطح مذكور ( يعنی سطح حاوى ) كومكان كہا؛ مگراُن كو الجع نے اُن كا مطلب نه سمجھا، اور در پئے إنكارِ بُعد ہو ليے، كه جس سے مشائيوں كے مذہب كا وہ خاكه اُڑا كه كيا كہيے۔ (معتقدين نے ف) بيہ نه سمجھ كه اُن (اكابر حكماء مشائين) كا مطلب كچھاور ہے، اور وہ نہايت دلچيپ مضمون ہے، جس كا إنكار نہيں ہوسكتا اور كيوں كر ہو؟ نه إس صورت ميں وہ إعتراض واقع ہوسكتا ہے، جوسطح جسم حاوى كے مكان ہونے پر واقع ہوتا تھا، يعنی فوقيت و تحستيت كے ليے اس صورت ميں موصوف بالذات ہاتھ آ جائے گا۔ اور نه اس صورت ميں فلک الافلاک کو مشتمی كرنا پڑے گا، كه اُس (فلک الافلاک نے الى ميں بھی موجود ہے ۔ خاص كر حرب مكانی نه ہمی؛ حالاں كہ حرکتِ مكانی عقلِ سليم ہو، تو مثلِ اجسام دیگر، اُس میں بھی موجود ہے ۔ خاص كر

چھٹاباب: عصرحاضرکے افکار اوران کا پسمنظر

### حاصل گفتگو

یورپی افکار پر تاریخی نظر رکھنے والے جانتے ہیں کہ: ''دورحاضر کا یورپ اور دنیا کے دیگر مغربی رجحانات اٹھار ہویں صدی کے ہی مر ہونِ منت ہیں'' فرق صرف اتنا ہے کہ دورحاضر میں بعض بیا نئے ، کلا مئے ، جز بے اور ڈسکورس اپنی نوعیّتوں اور شکلوں کے لحاظ سے بدلے ہوئے ہیں؛ اس لیے اگر خوش گمانی پرمحمول نہ کیا جائے ، تو یہ کہنا گویا حقیقت کا اِظہار کرنا ہے ، کہ مغربی طر زِفکر نے جو نئے مسائل ، یا نئی تحقیقات پر ہنی گویا حقیقت کا اِظہار کرنا ہے ، کہ مغربی طر زِفکر نے جو نئے مسائل ، یا نئی تحقیقات پر ہنی نئی اور اب اکیسویں صدی میں وضع کیے ہیں ، حضرت نئے اصول انیسویں ، بیسویں اور اب اکیسویں صدی میں وضع کیے ہیں ، حضرت نا نوتو گ کی تصنیفات کوغور سے پڑھیے ، اِن نئے اصول ، مسائل اور شبہات کے جوابات اُن میں موجود ملیں گے۔

اِس بات کی وضاحت کے لیے ضروری ہے، کہ یہ دیکھا جائے، کہ ۱۹رویں صدی، لیعنی عصر نا نوتو کُ میں ہندوستان میں جن افکار کو فروغ دینے کی کوشش ہوئی، مغرب میں، عین اُسی زمانہ میں کس قتم کے افکار پائے جاتے تھے، اور وہاں کون سے محرکات، اسباب اور عوامل تھے، جنہوں نے مادہ پرستانہ اور فطرت زدہ خیالات محرکات، اسباب اور عوامل تھے، جنہوں نے مادہ پرستانہ اور فطرت زدہ خیالات سے گزرے۔ پھر ہندوستان میں اپنی موجودہ شکل میں، یہاں کے تدن، خیالات اور عقائد کا حصہ بنے ؟ اور خواہی نہ خواہی مسلمانوں نے main stream میں آنے کی خاطر، اُنہیں قبول کیا اور اسلامی مزاج وخصوصیات پربنی تہذیب، معاشرت، افکار اور خیالات کو کردیا۔

# چھٹاباب: عصرحاضرکےافکار اوراُن کا پس منظر

الا ما محمد قاسم النانوتو گ اور حکیم الا مت حضرت مولانا تھا نوگ کا جو کام ہمارے سامنے ہے، اس سے بین ظاہر ہوتا ہے، کہ ' یورپ کی نئی نئی سائنس اور قوانین فطرت کے نئے نئے اسرار کے انکشافات نے جوشبہات پیدا کیے، ان کا اصلی جواب' بھی ان ہی علماء نے دیا، جو ہمارے قدیم متکلمین کی طرح علم شرائع میں کامل وفاضل ہونے کے ساتھ، علوم علم شرائع میں کامل وفاضل ہونے کے ساتھ، علوم علمت کے حامل تھے، فلسفہ میں ماہر تھے اور اصولِ صححہ کی فہم وقت ہم میں کا وظیفہ علمی تھا۔ انھوں نے ہی صحح اصولوں سے نہ صرف زمانہ کے نئے علوم وفئی تحقیقات سے پیدا ہونے والے شبہات کا جواب دیا؛ بلکہ دورِ حاضر کے مفکروں کئی تحقیقات سے پیدا ہونے والے شبہات کا جواب دیا؛ بلکہ دورِ حاضر کے مفکروں کی مغربی انداز فکر کے تحت نہ ہی تعلیمات سے جو پیزار کی پیدا ہوتی چلی جارہی تھی، اس انداز فکر پر ہی کاری ضرب لگائی۔ یہ بے زاری بظاہر بعض سادہ اور مصلحانہ عنوانات کے پردے میں تھی۔ مثلاً ''انسانیت'' ''انسانی جذبات' ''' اخلا قیات پر بلی خوانات کے پردے میں تھی۔ مثلاً ''انسانیت'' ''انسانی جذبات' '' داخلا قیات پر بلی خوانات کے پردے میں تھی۔ مثلاً ''انسانیت' '' انسانی جذبات' ' '' اخلا قیات پر بلی کاری ضرب لگائی۔ یہ بے زاری بظاہر بعض سادہ اور مصلحانہ کی خوانات کے پردے میں تھی۔ مثلاً ''انسانیت' ''' انسانی جذبات' ' '' اخلا قیات پر بلی کاری خوت نہ مدردی' ' ' دعقلیت پیندی' ' ' نسانی حقوق ' ' ' ' قوتی ہمدردی' ' ' دعقلیت پیندی' ' ' نسانی حقوق نہ ' ' تو می ہمدردی' ' ' دعقلیت پیندی' ' ' دیا تھا۔ پیندی' ' نسانی حقوق نہ ' ' دور کی ہمدردی' ' ' دعقلیت پیندی' ' ' دیا کہ کو کو کیا کہ کو کے کاری کو کی محمد دی ' ' ' دیا کہ کو کاری کے کاری کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کاری خوار کیا کہ کو کو کیا کہ کو کیا کیا کہ کو کو کیا کیا کہ کو کی کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کو کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کی کی کی کی کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کرنا کے کہ کو کیا کہ کو کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ

"فطرت پیندی" "افادیت پیندی" "المدین یسو" " سائنلفک میتھڈ" وغیرہ - بید عنوانات ظاہرِ نظر میں بے ضرر؛ بلکہ پُرکشش تھے؛ لیکن اِن کے معنوں سے ترشُّح پانے والے پیغامات ہی جدید نظریات ور جھانات کے اختیار کرنے کی طرف رغبت دلانے اور فدہبی پابند یوں سے آزادی پیدا کرنے کے نہ صرف ذمہ دار تھے؛ بلکہ عقائد اِسلامی میں ضعف وتشویش اور شبہات کی آبیاری کرنے والے بھی تھے۔ اِس کی تصدیق کے لیے خواجہ الطاف حسین حالی کا صرف ایک مضمون "اللدین یسر" پڑھ لینا کافی ہے۔

#### بدلتے حالات اوراصولوں کی ترجیجات:

دور حاضر میں حقائق کو نابت کرنے کے لیے چوں کہ مادی امور
(Substantial events) اور حسی مواد (Substantial events) کی استدلال میں کلیاتی منبخ
اہمیت زیادہ ہوگئ ہے؛ اِس لیے اِس تناسب سے طریقۂ اِستدلال میں کلیاتی منبخ
(Holistic approach) کی طرف اِلتفات کم ہوگیا ہے؛ کیکن بیام جیرت انگیز ہے، کہوہ اصول، جنہیں حضرت نا نوتو گئ نے جاری فرمایا ہے، وہ مابعدادوار کے افکارکو بھی پر کھنے کے نقطۂ نظر سے اِطلاقی حیثیت اِختیار کر گئے ہیں، اور اِس سوال کا کہ ایسویں صدی کے اصولوں سے کیوں کر ہو سکے گا؟ جواب بیہ ہے کہ حضرت نا نوتو گئ کی تصنیفات میں، جن خیالات کے جوابات ہیں، وہ جوابات ہیں، وہ جوابات ہیں، اور پر وفیسر مجر لیسین مظہر کے بقول اِن بنیادوں پر دیے گئے جوابات '' کی آج کے دور میں اور معنویت بڑھ گئ ہے، کہ آج دور بنیادوں پر دیے بالمقابل لوگ زیادہ دانش و بینش اور عقل وسائنس کی گفتگو کرتے ہیں''()۔ سرسید کے بالمقابل لوگ زیادہ دانش و بینش اور عقل وسائنس کی گفتگو کرتے ہیں''()۔

پروفیسرموصوف نے تو یہ بات سرسیداحمد خال کے افکار وخیالات کی اہمیت ظاہر کرنے کے لیے کہی ہے؛ لیکن اِس امر کا اِستحضار بھی ہر وقت ضر وری ہے، کہ سرسید اور حضرت نا نوتو گ کے سامنے ہیں، حضرت نا نوتو گ کے سامنے ہیں، اور حضرت کی تو ان کی تحریروں میں سرسید کے افکار حضرت کی نشا ندہی موجود ہے۔ ایسی صورت میں یہ کیوں کرممکن ہے، کہ جب سرسید کے خیالات کی، اور اُن خیالات کے منشا اور بنیا دول کی اہمیت دور حاضر میں بھی تسلیم کی جارہی ہے، تو اُن کے جوابات اور جوابات کے افکار وخیالات کا تحقیقی و تجزیاتی جائزہ لیا گیا ہے، نا نوتو گ کے جوابات میں اُن بنیادی افکار وخیالات کا تحقیقی و تجزیاتی جائزہ لیا گیا ہے، جوسرسیداحمد خال اور دیگر مستخربین کے پیش نظر رہے ہیں۔

اِس اِجمال کی شرح میہ ہے کہ: سرسید نے اپنے افکار اٹھار ہویں صدی کے بورپ سے لیے تھے،اوراُن بور پی افکار پرتاریخی نظرر کھنے والے جانتے ہیں کہ: ''دورحاضر کا بورپ اور دنیا کے دیگر مغربی رجحانات اٹھار ہویں صدی کے ہی مرہون منت ہیں''()۔

فرق صرف اتنا ہے کہ دور حاضر میں بعض بیائے، کلائے، جزیئے اور ڈسکورس اپنی نوعیّتوں اور شکلوں کے لحاظ سے بدلے ہوئے ہیں؛ اس لیے اگرخوش کمانی پرمجمول نہ کیا جائے، توبیہ کہنا گویا حقیقت کا إظہار کرنا ہے، کہ مغربی طرزِ فکرنے جوئے مسائل، نئی تحقیقات اور اُن پر مبنی نئے اصول انیسویں، بیسویں اور اب اکیسویں صدی میں وضع کیے ہیں، حضرت نا نوتو ک کی تصنیفات کوغور سے پڑھیے، اِن نئے اصول، مسائل اور شبہات کے جوابات بھی اُن میں موجود ملیں گے۔

اِس بات کی وضاحت کے لیے ضروری ہے، کہ بیددیکھا جائے کہ دورِسرسید میں ہندوستان میں جن افکارکوفر وغ دینے کی کوشش ہوئی ،مغرب میں عین اُسی ز مانہ میں (۱) تفصیل کے لیے ماحظہ ہو: مرسیداور حالی کانظریۂ فطرت ،س:۱۹۹۔ کس قشم کےافکاریائے جاتے تھے،اوروہاں کون سےمحرکات،اسباب اورعوامل تھے، جنہوں نے مادہ پرستانہ اور فطرت زدہ خیالات (Naturalism) کوجنم دیا ؟ اوروہ کب سے پنینا شروع ہوئے؟ اور کن کن مدارج سے ہوتے ہوئے، ہندوستان میں اینی موجودہ شکل میں ، یہاں کے تدن ، خیالات اور عقائد کا حصہ بنے؟ جس کے نتیجہ میں مسلمانوں نے main stream میں آنے کی خاطر، اُن افکار سے اپنی قرآن فہمی میں بھی مددلینا شروع کی ،اور إسلامی مزاج وخصوصیات کے بالمقابل مسلمانوں کی تہذیب اور معاشرت کو مغربی اصولوں پر ہی مبنی کر ڈالا۔ اِس بات کو سمجھنے اور سمجھانے کے لیےفکری گمراہیوں کی تاریخ کاایک اجمالی جائز ہلینا ضروری ہے،اور نہ صرف عہد جدید؛ بلکہ عہد وسطی اور بونانی دور کا تذکرہ بھی ضروری ہے؛ کیوں کہ جب ستر ہویں اورا ٹھار ہویں صدی میں مادہ پرستی کے رجحان کوتر قی دینے کی روش زوروں یر تھی ، تو مغربی افکار اور فطرت برستی کے رجحان کو بروان چڑھانے کے لیے بونانی عہد ہے بھی تائیدات حاصل کی گئی تھیں،اور جب اہلِ مغرب کواینے بعض خیالات یونانی عہد سے مربوط کرنے کی ضرورت پیش آئی ، تواس ضمن میں ارسطو کے تصور کو بھی ، مادہ یرتی کی جمایت میں استعمال کیا گیا تھا؛ اس لیے ہمار امقصود بیرہے، کہ حقائق کے باب میں بونانی حکمت اور مغربی مادہ پرستی برمبنی عقلیت؛ ہر دو نگاہ میں رہیں، تا کہ حضرت نانوتویؓ کے بیانات کی فہم و تفہیم آسان ہو۔ لہذا ہم پہلے بید دیکھتے ہیں کہ مابعد الطبیعات سے بے تعلق ہونے کا مزاج کب سے بنیا شروع ہوا؟

(۲)ازمنهٔ وسطی (پانچویں سے پندر ہویں صدی عیسوی):

ڈاکٹر ظفر<sup>حس</sup>ن لکھتے ہیں:

"اصل حقیقت یہ ہے کہ ارسطو ما بعد الطبیعیات سے بے تعلق نہیں ہواتھا؛

البتة ارسطوكے بعد يونانی فلسفے میں بعض اليي تبديلياں آئيں، جس كی وجہ سے اصل فلسفه إنتشار كاشكار ہوگيا اور ما بعد الطبيعيات سے دور ہمّا گيا، اور ما دہ پرتی كی طرف رجحان بھی ہڑھتا گيا'۔

یورپ کے جس دورکوہم ازمنهٔ وسطی کا دور کہتے ہیں ،وہ:

''تقریباً پانچویں صدی عیسوی سے پندر ہویں صدی عیسوی تک بھیلا ہواہے''۔ جس کے متعلق پر وفیسر محمد حسن عسکری لکھتے ہیں:

'' پانچویں صدی عیسوی سے لے کر پندر ہویں صدی عیسوی تک ہزارسال پر پھیلے ہوئے اِس دور کے متعلق پر وٹسٹنٹ مذہب رکھنے والے مصنفوں (۱) ، یا پھراٹھار ہویں صدی کے عقلیت پرستوں اور انیسویں صدی

(۱) تیر ہویں صدی عیسوی سے سولہویں صدی عیسوی کے درمیان بورپ کے مفکرین نے رومن کیتھولک چرج کے خلاف احتجاج کیا۔ جان وائے کلف (۱۳۲۰ John Wycliff و-تا ۱۳۸۴- یہلامفکر تھا، جس نے کلیسا کے خلاف صدائے احتجاج بلند کیا۔ اُسے '' نم ہی إصلاح کی صبح کا ستارہ'' کے نام سے جانا جاتا ہے۔ وہ بائبل کا متر جم تھا،اورآ کسفورڈ یو نیورٹ کابر وفیسر ۔ اِس کےعلاوہ جان ہُس (John Huss – تا – ۱۳۱۵ء) جرمنی کی ایک یو نیورٹی کا پر وفیسر تھا۔ اِس کے ذریعہ بھی مذہبی اِصلاحی تحریک کو کافی فروغ حاصل ہوا۔ایراہمس (۱۵۳۷-۳ اء-تا ۱۵۳۷- ) کے ذریع نظریہ ''انسانیت'' کوکا فی فروغ حاصل ہوا۔ زنگل (۱۴۸۴ء-تا -۱۵۳۱ء) ایک مذہبی مبلغ تھا، جس نے صرف نجیل کوتسلیم کیا،اس کےعلاوہ ہاقی علاء کی ہوشم کی تشریح وتفسیراور آ سانی متن کی وضاحت کے اصول سے اِنکار کر دیا۔ جان کیلون (۹۰۵ء- تا ۱۵۶۴ء) کی کتاب'' کرسچن رلیجن ' نے بر وٹسٹنٹ طبقے کوفلسفیانہ بنیادیں فراہم کیں۔ اِس کے خیالات نے جرمنی ، منگری ، پولیڈ اور اِسکاٹ لینڈیر گہرےانژات مرتب کیے۔ تیر ہویں صدی سے شروع ہونے والی اِن مذہبی اِصلاحات نے ہمہ گیراور ہمہ جہت تح بک کی شکل مارٹن لوتھر (۱۲۸۳ Martin Luther ء ) کے زمانہ میں حاصل کی۔ مارٹن لوتھروٹن برگ یو نیورٹی جرمنی میں مذہبی علوم اور فلسفہ کا پر وفیسر تھا۔ اِس کا کہنا تھا کہ خدا اور بندے کا رشتہ بالکل إنفرا دی ہے۔ ایک عام اِنسان کو بھی خدا کی کتاب کو پڑھ کرخود سمجھنا اور مذہبی امور میں اِجتہاد کرنا چاہیے۔ مارٹن لوقفر نے ۔ سارے پُورپ کا دورہ کیا، اور اپنے نظریات لوگوں تک پہنچائے۔ مارٹن لوتھر اور اُس کے حامیوں کو چرچ کی مزاحت کی وجہ سے پروٹسٹنٹ (مزاحم، مخالف =Protestant) کہا جانے لگا۔ اِسی کی ایک شاخ پیورٹن کے نام سے مشہور ہوئی۔ (دیکھیے: ذہبی اصلاحی تحریک،ص: ۲۸- ۳۱؛ سوشل سائنس، حصداول، جماعت نم، مهاراشراسٹیٹ بورڈ، یوند۱۱۰۲ء)۔ کے متشککین نے اِس دور کے متعلق بڑی غلط فہمیاں پھیلائی ہیں''۔اُن کی غلط فہمیاں پھیلائی ہیں''۔اُن کی غلط فہمیوں سے نچ کراگراس دور کے علمی اور دینی نوعیت کا جائزہ لیا جائے ، تو ہم دیکھتے ہیں کہ قرون وسطی کا مغربی فلسفہ بھی دینیات کی ہی ایک شاخ تھی؛ بلکہ اُس دور کے فلسفی پروفیسراور سائنسدال ، ساتھ ہی را ہب بھی ہوا کرتے تھے۔ اوراُن پرعر بوں کا گہرااثر ہے۔'' رازی ، ابن سینا ، امام غزالی اور ابن رشد؛ بیہ نام پورپ میں اُسی طرح مشہور تھے ، جس طرح مسلمانوں میں''۔ پورپ کے لوگ فلسفہ کواپنے دین کے تا بعے رکھنا چا ہتے تھے۔

''علم توحیدان لوگوں کے یہاں ایسی مکمل صورت میں تو نہیں تھا، جیسے ہمارے یہاں تصوف ہے'؛لیکن جیسا کچھ تھا، اُس میں دلائل کے اعتبار سے تثلیث وتو حید کے اِقرار وانکار، مزاحمت یا اِفہام وتفہیم کے لیے، ما بعد الطبیعاتی گفتگو جاری رہتی تھی۔

''عیسائیوں نے اس علم تو حید میں مسلمان صوفیاء سے اِستفادہ کیا تھا۔ مثلاً تیر ہویں اور چود ہویں صدی عیسوی میں حضرت ابن عربی گی تعلیمات، پورپ کے متصوفانہ حلقوں میں اِتنی مقبول تھیں، کہ کلیسانے انہیں اپنا حریف سمجھا اور اُن پریابندی لگادی''(۱)۔

اس طرح چود ہویں صدی عیسوی میں: ''امام غزالی کی بہت سی تصنیفات لاطین میں ترجمہ ہوئیں اور مغرب میں پڑھی گئیں؛ لیکن جس کتاب سے حقیقی ہدایت حاصل ہوسکتی تھی، لیخن''إحیاء علوم الدین''، اُس پر ہر پوپ نے پابندی لگا دی۔ دوسری طرف حضرت ابن عربی کی تصنیفات پر بھی۔ اِس طرح حقیقی ما بعد الطبیعیات کے معاطع میں پورپ رہنمائی حاصل کرنے کے ذرائع سے محروم رہ گیا''(۲)۔

<sup>(</sup>۱) پروفیسر څرخسن عسکری **، جدیدیت** ، ص: ۳۱ ـ

<sup>(</sup>۲) سرسیداورحالی کانظریهٔ فطرت م:۴۶۱\_

۔ دوسری طرف ابن رشد کے حوالے سے ایک عجیب صورت رونما ہوئی۔ اِبنِ رشد نے ایک بات سیر کہی تھی کہ:

'' بعض حقائق ایسے ہیں، جوصرف وحی کے ذریعہ معلوم ہوسکتے ہیں، اُن میں انسانی عقل کا دخل نہیں، یعنی اُس نے وحی اور عقل کا دائر و کا رمتعین کرنے کی کوشش کی؛ مگر تیر ہویں صدی میں مغرب کے بعض مفکروں نے اِس کا مطلب بیسمجھا کہ دین اور عقل؛ دونوں الگ الگ چیزیں ہیں اور اِن دونوں کو آپس میں نہیں ملانا جا ہیے''۔

حالاں کہ ابن رشد کے پیش نظر وجی اور عقل کی اُس دوئی کا مسکلہ نہیں تھا، جسے مغرب نے ایک منشور بنا کر پیش کر دیا۔ اور پھر اِس دوئی کے اِشتباہ کا جواب ابن رشد سے پہلے امام غزالی دے بھی چکے تھے؛ لیکن مدایت کے حصول کے ذرائع پر پابندی لگ جانے کے بعد ابن رشد کے مذکورہ اِقتباس کا بالکل اُلٹا مطلب نکال کر دین اور عقل کوایک دوسرے سے الگ کر دیا گیا۔ اِس سے لوگوں نے جہاں کہیں دین کواپنے مقل کوایک دوسرے سے الگ کر دیا گیا۔ اِس سے لوگوں نے جہاں کہیں دین کواپنے مربحان کے خلاف پایا، کہد دیا کہ دین کا عقل سے کوئی تعلق نہیں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ایک طرف تو آزاد طبقہ نے عقلیات میں آزادی اِختیار کرلی، دوسری طرف خلاف عقل باتوں کو بھی کم علم اور جامد طبقہ نے دین کے نام سے قبول کرنے کی گنجائش باقی رکھی۔ باتوں کو بھی کم علم اور جامد طبقہ نے دین کے نام سے قبول کرنے کی گنجائش باقی رکھی۔ باتوں کو بھی کم علم اور جامد طبقہ نے دین کے نام سے قبول کرنے کی گنجائش باقی رکھی۔ شروع ہوئی، جس کا:

''خاص مرکز انگستان کی آ کسفورڈ یو نیورسٹی تھی۔ اور سب سے نمائندہ شخصیت انگریز فلسفی ولیم آ ف او تھم (Willam of Ockham) تھا''۔

یہ اِسم پرست'' دین اور عقل کو دوالگ الگ دائر وں میں بانٹتے تھے۔
چناں چہ انہوں نے اُس شویت کی بنیا دڈالی، جوستر ہویں صدی میں ڈیکارٹ
کے فلسفے کی شکل میں نمودار ہوئی، اوراٹھار ہویں صدی میں مادہ پرستی کے سانچہ میں ڈھلتی چلی گئی''(ا)۔

<sup>(</sup>۱)سرسیداورحالی کانظریهٔ فطرت <sup>من ۱۳۳۰</sup>-

جب یورپ میں اِس اہم فکری خرابی کی بنیاد پڑی، تواگر چہ عین اُسی ز مانے میں یورپ کے ایک بڑے مفکراور مذہب کے نمائندے سینٹ ٹامس اکوئناس کی اصلاحی کوششیں بھی ساتھ بی ساتھ چلتی رہی تھیں <sup>(۱)</sup>۔

لیکن'' پندرہویں صدی میں بعض مغربی مفکروں نے ارسطوپر اعتراض کرنا شروع کیا، (یعنی ارسطوے ما بعد الطبیعاتی پہلوکواوراُن امورکومور دِطعن بنایا، جو تجدُّد دیسندی میں رُکاوٹ تھے) اوراُسی دن سے پورپ کے دینی افکار میں اِنح اف اور تلبیس کا دروازہ کھل گیا<sup>(۲)</sup>۔

تیر ہویں صدی عیسوی کے آخر میں پورپ میں دین اور عقل؛ دونوں کوالگ الگ رکھنے کے رجحان کے آغاز کے ساتھ ہی ماورائے حسیات کے ترک وا نکاراور حسی امور پر اِنحصار کی بنیا دیڑ چکی تھی۔ یہی رجحان چود ہویں صدی میں ایک تحریک بن کرا بھرا۔ پھر اسی رجحان کے تحت پندر ہویں صدی میں نشأ ق ثانیہ کا ظہور ہوا۔

(۱) ٹامس اکوئناس کے کام کی نوعیت بہی تھی کہ عیسوی عقائد کوار سطو کی منطق اور فلسفہ کے ذریعہ ثابت کیا جائے۔امام غزالی نے بھی''القسطاس المستقیم'' میں ارسطو کی منطق کو بنیاد بنایا ہے''۔ (دیکھیے: نظریۂ فطرت، ص:۱۳۲۱–۱۴۳۳)۔ یہاں یہ بات بطور خاص ملحوظ رکھنے کی ہے، کہ مسلمانوں نے اپنے دینی عقائد اور شرعی مسائل کی بنیا در بھی اُن امور پر نہیں رکھی ، جوار سطو کے فلسفہ میں ظنیات، تحمینیات بر بنی ہوں۔ منع اور احتمال کے طور پر کسی مسئلہ کو زیر بحث لانا، اس کی حیثیت دوسری ہوتی ہے۔ آگے آنے والے بیانات سے اِس کی وضاحت ہوجائے گی۔

(۲) ڈاکٹر ظفر حسن صاحب لکھتے ہیں: ''جب مارٹن لوتھر نے رومن کیتھولک کلیسا کے خلاف بغاوت کی، تو اُس نے ارسطوکو بھی طعن وشنیع کا ہدف بنایا ۔ بعض دفعہ تو یہ کہنا مشکل ہوتا ہے، کہوہ پوپ کازیادہ دشمن ہے، یاارسطوکا۔ چناں چہارسطوکی مخالفت پر وٹسٹنٹ فرقے کی عادت بن گئی۔ ان ہی سے بیکام سرسید نے سیکھا اور وہ بھی یہی رب لگاتے رہے کہ ہمارے دینی مدارس میں جوارسطوکا فلسفہ برٹھایا جاتا ہے، وہ کس کام کا ہے؟ ابوالکلام آزاد نے سیاست میں تو سرسید کی مخالفت کی بھر فلسفے اور منطق کی مخالفت میں وہ اُنہوں نے اسلامی متکلمین کے اور جو با تیں پر وٹسٹنٹ فرقے کے لوگ ارسطو کے خلاف کہتے رہے ہیں، وہ انہوں نے اسلامی متکلمین کے خلاف استعال کرنی شروع کر دیں۔ اور کمال ہیہ ہے کہ مغربی فلسفے کی تاریخ نہ سرسید نے پڑھی تھی ، نہ ابوالکلام آزاد نے۔ ارسطوسے عداوت کی ابتدا اور اِنتہا کی تاریخ دیمنی ہو، تو موجودہ دور کے مشہور فلسفی ماریٹین کی کتاب Three Reformers ماریٹین کی کتاب کے اسلامی۔ ایک کا نظریئی فطرت میں۔ ۱۳۲۳۔ ۱۳۲۰)۔

#### (٣)النشأة الثانية:

۱۳۵۳ء میں ترکوں نے بازنطینی حکومت کی راجد هانی قسطنطنیہ فتح کرلیا،جس کی وجہ سے بور پی تا جروں کے لیے ایشیائی مما لک سے تجارت کرنے کے خشکی کے راستے بند ہو گئے ۔اس کے بعد ۴۹۲ء رمیں کرسٹوفر کولمبس نے امریکیہ،اور ۴۹۸ء ر میں واسکوڈی گامانے ہندوستان کا بحری راستہ دریافت کیا۔ بحری راستوں کی دریافت نے پورپی اقوام کوامریکہ، جنوبی افریقہ اور آسٹریلیا جیسے دور دراز علاقوں سے واقف کروایا، جس کے ساتھ ہی ایک'' نئے انسان'' (Modern man) کی دریافت ہوئی۔فرانسیسی مفکر جولیس ملیکیت کے مطابق بید دونوں باتیں مجموی طور پر النشأةُ الثانيه كي اہم خصوصيت ہيں، (لعني نئي دنيا كي دريافت اور نئے انسان كي يافت) یرو فیسر محرحس عسکری کے قول کے مطابق نشأ قِ ثانیہ کا اصلی مطلب ہے وحی بربنی اور نقلّی علوم کو بے اِعتبار سمجھنا اور عقلیت اور انسان برستی ( وحی الہی ہے آ زادعقلیت اور احکام الہی سے منحرف خود انسانوں کے ہی تجویز کیے ہوئے انسانی حقوق اور انسانی ہدردی کے اصول) اختیار کر نا۔ اسی لیے اِس تحریک کا دوسرا نام انسان برستی (Humanism) بھی ہے''۔ اس فکر کو اختیار کرنا ''انسا نیت'' (Huminityیا Huminization) کہلاتا ہے۔اور:

''جدیدانسان کی دریافت کا مطلب تھا: جدیدنظریات ور جحانات کا فروغ اور مذہبی یا بندیوں سے آزادی''۔

النشأةُ الثانية نے مذہبی پابندیوں کی زنجیروں کوتوڑ کر خیالات کی آزادی کا موقع فراہم کیا۔نشأةِ ثانیة عہدِ وسطی سے دورِجدید کی جانب ایک عبوری دور ثابت ہوا۔ اِٹلی میں نشأةِ ثانیة کی تحریک نے '' انسانی حقوق'' کی حمایت کوفروغ دیا۔اور آرٹ کو مذہبی پابندیوں سے آزاد کرایا۔فن مصوری کوفروغ حاصل ہوا۔ آزادی اورخوب صورتی سے

عام ہونے لگے۔ لیونارڈو ڈاونچی (Leonardo-da-Vinchi ۲۵۲ میں ا ١٥١٩ء) نے انسانی جسم کا سائنٹفک مطالعہ کر کے انسانی جذبات کواپنی تصویروں میں پیش کیا، جس سے اس کوعظیم مصورتسلیم کیا گیا۔ رافیل (۲۹۳۱ء – تا – ۰۵۲ء) کی شاہ کارتصوریں اپنی خوبصورتی ،کشش اور رنگوں کے اِمتزاج کی وجہ سے ساری دنیا میں مشہور ہوئیں ۔ مائیکل انجیلو (Angelo Michael ۵ ۱۳۹۵ – تا -۱۵۶۴ء) کی تصویریں اور پبنیٹنگ، جوانسانی جسم کے سائنٹفک مطالعہ کے تحت حقیقت کا رنگ بھرنے کے نقطہ نظر سے کی گئیں؛ بہت مشہور ہوئیں۔حضرات انبیاء كرام كے مجسمے اِسی نے بنائے جوفن كا شاہكار سمجھے گئے۔نشأ ق ثانيه ميں موسيقي كافن بھی اٹلی میں خوب پر وان چڑھا۔موسیقی کےجدید آلات وامکن (Violin)اوریا نو (Piano) کی ایجاد ہوئی اور یہتمام دنیا میں پھیل گئے۔نشأ قِ ثانیہ میں ادب کو بھی انسانیت کی خدمت کرنے کا موقع فراہم ہوا، لینی جدیدادب کے اصول مقرر ہوئے، جس نے نظریۂ انسانیت کواورغیر مذہبیت کوفروغ دیا۔ فرانسکوپیٹرارک نے''انسانی حقوق'' کی حمایت برمبنی کلاسکی ادب کے ذریعیہ سارے پورپ میں''انسانی ہمدردی'' کے جذبات کویروان چڑھایا۔ اِسے جدیدا دب کابانی سمجھا جاتا ہے۔ جوناتھن سوفٹ افسانوی ادب کے حوالے سے سند قرار پایا۔ ولیم شیکسپئر نے دنیا کوڈرامے کا ایک نیا انداز دیا۔ تھامس نے اپنی تحریروں میں ایک ایسے مثالی ساج کا خاکہ پیش کیا، جو '' فطرت'' کے اصولوں سے عین مطابقت رکھتا ہو(۱)۔

<sup>(</sup>۱) إس وقت ادب كے نام پر تين قتم كى تحرير يں مروج ہيں: (۱) رومانى ادب، (۲) كلاسكى ادب، (۳) حقيقت پيندا ندادب۔ ان ميں سے ہر تحرير ذيل كے تين پہلؤں ميں سے كوئى ندكوئى پہلوا پنے اندر ليے ہوئے ہوتى ہے: (۱) بد دينى، (۲) تلبيس، ليعنى قلبِ حقائق؛ بإطل كوحق، حق كو بإطل بنا كر پيش كرنا۔ (۳) تصورِ «socialism)"۔

## (۴) عهد عقلیت ،عهدروش خیالی اورعهد جدید:

سولہویں صدی میں گلیلیو اور سروالٹررالے کے سائنسی نظریوں ،اور ڈیکارٹ کے زیرانژعقل پرستوں کونمایاں فروغ حاصل ہوا۔اس دور میں کا ئنات کے نئے نظریوں کی بنیا دعلم حساب، اُ قلیدس،طبیعیات اور دیگر سائنسی دریا فتوں اورمفروضوں پررکھی گئی۔اِن کے ذریعہایسے رجحانات پیدا ہوئے ،جن سےانسان کی مادہ پرستی کے جدید تصور کی طرف رغبت کا آغاز ہوتا ہے۔ اِس دور کے مفکروں میں ایک طبقہ: '' اُن لوگوں کا تھا، جوا بنی طبیعت کوآ وارگی کی طرف مائل یاتے تھے، اور جن کی فنی صلاحیت نے بڑے بڑے بڑے عربیاں مصوری کے نمونے چھوڑے ہیں، جن کی آج تک مغرب کی اد بی اور فنی دنیا میں قدروستائش ہوتی ہے'۔ عقل برستی اور مانٹسزم کے ساتھ ساتھ'' مادی چیزوں کی خصوصیتوں پر جو کچھ ڈیکارٹ نے کہا، اُس میں ارسطوسے لے کرعیسائی مذہب کے نظریوں تک سے اِنحراف تھا۔ اِس سے دنیا کی ایک طرح سے از سرِ نوتشکیل ہوئی۔ اُس کے میکانکی نظریے سے فطرت سے متعلق محبت ،محنت اور نفرت کے جینے خیالات تھے، وہسب رد ہوئے۔اُس نے فطرت کوایک مثین کے روپ میں بیش کیا،جس کی ہرکل قطعی اور منطقی فارمولے *کے تحت حرکت کر*تی ہے'(۱)۔ بعد میں ڈیکارٹ کےنظریوں کی جگہ نیوٹن نے لے لی۔اورعوامل طبعی اورقواندین فطرت کے سائے میں فطرت برستی کی بنیادیں بھری گئیں۔''شہاب ثاقب' بننے کا طبعی میکانید جسے اہل حکمت نے بیان کیا تھا؛لیکن اب سائنس نے اُس کے میکانید کی تفصیلات دریافت کرلیں ، تو اُس کا اثریہ ہوا کہ قل برمبنی اِس حقیقت کوشلیم کرنے کی

<sup>(</sup>۱) سرسیداورحالی کانظریهٔ فطرت من:۱۶۰–۱۶۱

ضرورت ندرہی کہ ستاروں سے شیطان کورجم کیا جاتا ہے اور وہ ٹوٹ کر گرتے ہیں اور سوسال بعد کے مسلمان مفکروں کے لیے بھی یہ باور کرنامشکل ہوگیا، کہ سبب کا انتصار ''طبعی'' میں بے دلیل ہے۔ ایک چیز کے دوسیب، یاکسی شی کا طبعی سبب محقّ ہونے کے باوجود، مابعد الطبعی سبب بھی ہوسکتا ہے۔ عقلی امکان کی نقل سے تا سکد اور استقرائی دوام کا مرتبہ طن، ان دونوں کے حدود واصول کی رعایت نہ رہی۔ اس دور میں ہابس کی اس فکر کو بھی فروغ حاصل ہونا شروع ہوا جس کے تحت:

" جو کچھ اِنسان کی پیندیا خواہش ہو،اُس کوہ خبر کہتا ہے،اور جو کچھاُس کی اپندیدگی کا باعث ہو،اُسے وہ شر سے تعبیر کرتا ہے'۔ ہابس کی یہی فکر ہے، جس کی پیروی روسونے کی ۔اوریہی فکر ہے، جوفر انس کا خصوصاً اور تمام مغرب کاعموماً اہم تہذیبی عضر قراریایا (۱)۔

#### (۵) کا ارویں صدی کے کا رنا ہے:

فلسفۂ جدیدہ (Modern philosophy) کی ابتداستر ہویں صدی عیسوی میں مغربی ممالک میں ہوئی۔ اہم اور مشہور جدید فلاسفرز، جن کے افکار نے مغربی فلسفہ کو واضح شکل دی اور اُس کے رجحانات کی تعیین کی ، اُن کا مختصر تعارف ذیل میں درج کیا جاتا ہے:

(الف): سرفرانس بیکن (Sir Francis Becon ۱۲۲۱ء-تا ۱۹۲۷ء):

جس طرح روجر بیکن نے ''سائنسی طریقه کار''(Scientific Method)

<sup>(</sup>۱) دیکھیے: سرسیداور حالی کانظریهٔ فطرت ،ص:۱۶۳۔

کی ابتدا کی، اُسی طرح فراسس بیکن نے قیاسی بنیادوں (reasoning) کی ابتدا کی، اُسی طرح فراسس بیکن نے قیاسی بنیادوں پر (reasoning) کی مخالفت کرتے ہوئے فلسفہ کا طریقۂ کار اِستقرائی بنیادوں پر متعین کیا، جو inductive reasoning کہلاتا ہے۔ اسی لیے اِس کو تجرباتی طریقۂ کا بانی (Father of Impericism) کہا جاتا ہے۔ اِس کے افکار سے ماڈرن سائٹفک میں تقرد کو جاصل ہوا (۱)۔

(ب): تقامس بابس (Sir Thomas Hobbes): تا ۱۵۸۸ اء):

ستر ہویں صدی کا بیدایک اہم مفکر ہے، فلسفہ تدن میں اِس کا کارنا مہنا قابلِ فراموش سمجھا گیا ہے۔آزادی، مساوات اورعوام کی نمائندہ گورنمنٹ کے تصورات اِسی کی دین ہیں،اس نے اِن باتوں کے لیے مادی بنیادوں پردلائل پیش کیے(۲)۔ (ح): ریخ ڈریکارٹ (Rene Decartes تا 1991ء – تا اسلامی):

ڈیکارٹ، اسپیوزا اورلیبنز جدید فلاسفی کے بانی کہے جاتے ہیں، ڈے کارٹ ان تین عظیم ترین جدید فلسفیوں میں سے ایک ہے۔ ثنویت (Dualism) کا بانی اور حقائقِ اشیاء کا منکر۔ جدید لا ادریہ کا سلسلہ اسی سے چلا ہے۔ اُس کو ہر بات میں شک تھا، صرف ایک اپنی ذات پر آ کر گھہر سکا تھا، کہ'' چوں کہ میں سوچتا ہوں؛ اس لیے میں ہوں''۔

<sup>(</sup>Sir Francis Becon-A new Atlantis=www world history chart| Famous (Modern Philosopher

<sup>(</sup>Hobbes: a very short introduction(r)

(د): بارُج اسپیوزا (Baruch Spinosa اسپیوزا (عام): -۷۷۲ء):

کارویں صدی کاعقل پرست، جس کے افکار ڈیکارٹ کی ضد تھے، اِس نے ڈیکارٹ کی شد تھے، اِس نے ڈیکارٹ کی شویت کورد کردیا تھا۔ مذہبی قدروں اور ندہبی شخصیات کا سخت مخالف تھا، عالم اوراُس کے مظاہر کوہی وہ خدا کہتا تھا۔

(ه):حان لاک ( ۱۲۵۰–۱۳۵۰ ۱۹۵۱ مان لاک ( ۱۲۵۰ او ۱۲۵۰):

اپی بلیکنگ اسٹیٹ کے تصور (Idea of Tubula Rasa) کے سبب، اسٹیرت حاصل ہوئی۔ اِس کا کہنا تھا کہ: ہم سب بطور ایک ذہن کے پیدا ہوئے ہیں۔ جس طرح کاغذ کی کوئی شیٹ ہو۔ پھر دورانِ حیات ہم تجر بات حاصل کرتے جاتے ہیں، جو حواسِ خمسہ کے سہارے حاصل ہوتے ہیں۔ ہماری تمام معلومات، جو ہمارے إدراک اور خیال میں آتی ہیں، وہ اِن ہی تجر بات کا ماحصل ہوتی ہیں۔ اِس نے Social contact theory کوتر تی دی۔ ساجی اصولوں کے متعلق جان لاک کویقین تھا کہ:

''جس طرح فطرت یا کا ئنات میں ایسے توانین موجود ہیں، جو گرتی ہوئی چیزوں پر اوراُن کی رفتار پر عائد ہوتے ہیں۔اُسی طرح انسانی معاشرے میں ایسے توانین ہیں، جن کے تحت معاشرہ قائم رہتا ہے''(ا)۔

اور معاشرتی قوانین کا:''علم حاصل کرنے کے لیے فطری یا تجربی طریقہ ہی صحیح طریقہ ہے،اورکوئی..... مابعدالطبیعاتی طریقہ نہیں ہے''(۲)۔

اور آزاد خیالی کا بانی ہونے کی حثیت سے father of Liberalizm کے لقت سے مشہور ہوا۔

<sup>(</sup>۱) سرسیداورحالی کانظریه فطرت من ۱۶۳۰ (۲) ایضاً من ۱۶۳۰ (۲)

#### (ز):لبنز (Gottfried Leibnis)۲۱۲۱۶-تا-۲۱۷۱۱)

سے ڈیکارٹ، اسپیوزا کے بعد تیسراعظیم ترین عقل پرست ( continental rationalist نشأةِ ثانیه کاعظیم مفکر ہے، جسے مغربی فکر میں انقلاب لانے والاعظیم مصلح سمجھا جاتا ہے۔علم طبعی، ریاضی، عقلیات، اخلاقیات اور دینیات کا ماہر تھا، Calculus کا نظریہ اس کی دریافت ہے۔ اسی نظریہ نے آئندہ آنے والے وقت میں ترقی پاکر shary number system کی شکل اختیار کی۔ سو chanical calculator کی شکل اختیار کی۔

#### (٢) اللهار موين صدى: دور إنقلاب:

• ۱۷۵۰ تا - • ۱۸۵۰ زمانہ'' إنقلابات'' کا دورکہلا تا ہے۔ اِس زمانے میں عالمی سطح پر تین بڑے انقلابات رونما ہوئے، جس میں امریکہ کی جنگ آزادی، انقلاب فرانس اور شعتی انقلاب شامل ہیں۔ اِن انقلابات کی اہمیت ہے کہ اِن کے نتائج متعلقہ ملکوں تک محدود نہ رہے؛ بلکہ عالمی سطح پر اثر انداز ہوئے۔

#### (الف) : صنعتى انقلاب:

پھران میں ہے بھی بقول جواہر لال نہرو:

"بجرضعتی انقلاب کے دنیا کے سی اورانقلاب نے اتنا گہرااٹر نہیں کیا"۔
صنعتی انقلاب بیدا وار کے طریقۂ کار میں اہم بدلا وُ تھا، جس کی وجہ سے زندگی
کے مختلف شعبوں میں بنیا دی تبدیلی رونما ہوئی۔ اِس کی ابتداانگستان سے ہوئی، اور
یہ جلد ہی یورپ کے دوسرے ممالک تک پہونچ گیا۔ فرانس وجرمنی نے کیمیکل
انڈسٹری میں تیزی سے ترقی کی۔ ہالینڈ اور کیئم میں صنعت وحرفت کی رفتار تیز ہوگئی۔
یورپ سے باہرامر یکہ صنعتوں پرمبنی معیشت کا حامل ملک بن گیا۔ ایشیائی ممالک میں

سے جاپان نے مخضر عرصے میں حیرت انگیز صنعتی ترقی کی۔ جیسے جیسے مشینوں کے قدرتی ماحول پر فتح حاصل کر لینے کا اِیقان بڑھتا گیا، لوگ تقلید سے دور ہوتے گئے۔ اور تعلیم یافتہ طبقہ جو دل کو بہتر گئے، اُسے آزمانے لگا۔ جمہوریت کی ترقی ہونے لگی۔ عام انسانوں کو ثقادت اور فنونِ لطیفہ میں اپنی زندگی کاعکس نظر آنے لگا۔ ادب میں افسانہ نگاری، ناول نگاری جیسے اصناف یخن شامل ہوگئے۔

## (ب):امریکه کی جنگ آزادی:

بحرِ اوقیانوس کےمشرق اور بحرالکاہل کےمغرب کی ایک جانب واقع براعظم امریکه صدیوں تک دنیا سے علاحدہ ملک تھا۔ پندرہویں صدی عیسوی میں جب اِس کی دریافت ہوئی، تو یورپی ممالک: اسپین، انگلستان، فرانس، نیدر لینڈ اوریر نگال نے ا بنی نوآبا دیات قائم کیں۔ امریکن نوآبادی میں مختلف قتم کے لوگ رہتے تھے، جس میں بے زمین کا شتکار، تا جر، آزاد زندگی جینے کی خواہش رکھنے والے مذہبی سیاسی بندشوں سے آزادلوگ اس میں شامل تھے۔ اِن نوآ با دیات میں سے مختلف یوروپین لوگوں کا ایک مشتر کہ ساج رونما ہوا، جسے امریکن ساج کہتے ہیں۔ امریکہ کے بعض خطوں کو لے کریہلے انگلتان اور فرانس کے درمیان حق ملکیت کے لیے نفت سالہ جنگ (۵۲اء-تا -۲۳ ۱ء) چلی، پھرایسٹ انڈیا کمپنی کوامریکہ کے ساتھ حیائے کی تجارت حاصل کرنے کی اجارہ داری کےخلاف اوراُس پر عائد ٹیکس کی ادائیگی کولے کر، نیز انگلتان کے دوسرے مظالم کے نتیج میں امریکہ نو آبادیات نے متحد ہو کر آزادی کے منشور کا اعلان کر دیا۔ جنگ ہو ئی اور اِس جنگ میں متحدہ افواج نے واشنگٹن کی رہنمائی میں فتح حاصل کی، جس کے نتیجہ میںانگلتان نے امریکن نو آبادیات کو آزادی دیے جانے کی بات قبول کی، اور اِس طرح ۸۳ کاءرمیں "ریاستہائے متحدہ امریکہ" کا قیام عمل میں آیا؛ جس سے دنیا کے کئی ممالک کو جمہوریت کی ترغیب ملی۔ امریکہ کی جنگ آزادی میں حصہ لینے والے فرانسیسی فوجیوں نے اپنے ملک پہو نچ کرامریکہ کی تجربہ گاہ کا مجرب عمل دہرا کر ۱۹۸۹ء رکے انقلابِ فرانس کے لیے ماحول تیار کر دیا۔ جمہوریت کے حوالے سے امریکہ نے جس منشور کا اعلان کیا تھا، اُس میں مساوات، آزادی، خوش حالی کو تلاش کرنے کے حقوق کے تذکرہ کے ساتھ، یہ بھی مذکورتھا کہ اِن بنیا دی حقوق کے تحفظ کی ذمہ داری انسان نے حکومت پررکھی ہے۔ عوام کی تائید سے ہی حکومت کا قیام عمل میں آتا ہے، اگر کوئی ظالم حکومت ان کے حقوق کو پا مال کرے، تواس حکومت کو برخواست کر کے دوسری حکومت قائم کرنے کاحق عوام کوئی ہوتا ہے۔

موجودہ زمانے میں اِس اعلامیہ کو جسے امریکہ کے تھامس جیفرس نے تیار کیا تھا،
تاریخی حیثیت حاصل ہے۔ جیفرس کے خیالات کے علاوہ تھامس پین نامی اِنقلا بی
خیالات کے انگریز مصنف کی کامن سنس (Common Sense) اور حقوقِ انسانی
خیالات کے انگریز مصنف کی کامن سنس (Rights of Man) وغیرہ کتابوں سے بھی جمہوریت کے نظریے کو بڑی تقویت
ملی۔ کہا جاتا ہے کہ تھامس پین '' حقوقِ انسانی '' کوشلیم کرنے والا دنیا کی تاریخ میں
بہلامفکر تھا۔

## (ج) انقلاب فرانس:

بدیل کو'انقلابِ میں فرانس کا سیاسی نظام تبدیل ہوا۔ اس مکمل سیاسی تبدیلی کو'انقلابِ فرانس' کے نام سے جانا جاتا ہے۔ انقلاب فرانس صرف یورپ کی تاریخ کا ہی اہم واقعہ ہیں؛ بلکہ انسانی تہذیب کا اہم ترین واقعہ ہے۔ اِس انقلاب نے دنیا سے مذہبی بنیادوں کو بالکل ختم کردیا، اور آزادی، مساوات کے اُن اصولوں کو قبول کیا، جومغرب

کے وضع کر دہ اصولوں پرمبنی تھے۔ اِن اصولوں میں اہم اصول بیتھا کہ:'' قانون کو مذہب سے جدا کر دیا جائے''۔

اورجس طبقه کو مذہب کی طرف کچھ رغبت تھی، اُس نے بیہ کہا کہ:'' اب قانون کو مذہب سے کوئی سروکار نہ رہے،سوائے اس حد تک کہ مذہب اور عقل کی جہاں جہاں مفاہمت ہو سکے''(ا)۔

اِس اِنقلاب سے جمہوری فلسفہ کی دنیا بھر میں تشہیر ہوئی۔ قومی نظریات غلبہ پانے لگے۔وہ مفکر جنہوں نے اِن اصولوں کو صنع کیا تھا، اُن میں روسو (جس کی طرف اشارہ پہلے بھی آچکا ہے) کانام بہت اہم ہے۔

#### (۷)روسو(Rosseau) اکاء- تاکاری)

روسوکوانقلاب فرانس کابانی سمجھاجا تاہے۔اُس کا کہناتھا کہانسان آزاد پیداہوتا ہے؛لیکن بعد میں وہ ہرفتم کی بندشوں میں جکڑا جاتا ہے۔ جیسے جیسے انسان فطرت کے نظام سے دور ہونے لگتا ہے،اصولوں کی ان بندشوں میں اضافہ ہوتا جاتا ہے۔فرانس میں سیاسی،ساجی انقلاب کے بعد، جب۱اراگست ۱۸۵۱ء رکوقو می اسمبلی میں حقوقِ انسانی کا اعلان کیا گیا،تو اِس اعلان نامہ پرامریکہ کی آزادی کے اعلان نامہ اور روسو کے خیالات کا اثر تھا۔آزادی،مساوات،اور بھائی چارہ؛ تینوں جمہوری اصول جسے دنیا نے تسلیم کیا ہے،روسوکی عطا کردہ ہیں۔ بقول نیولین بونا پارٹ:

دنیا نے تسلیم کیا ہے،روسوکی عطا کردہ ہیں۔ بقول نیولین بونا پارٹ:

اٹھار ہویں صدی کے اِنقلابات کے بعد فطرت کا قانون، اخلاقی امور اور تہذیبی اصول، انسانیت، آزادی اور مساوات کی پر کشش سوغاتوں کے ساتھ Diwine law (آسانی قانون)سے بےزاری کا بھی تخذ فراہم ہوا۔ اِس صدی

كالهم رجحانات بيرته:

<sup>(</sup>۱) نظریهٔ فطرت ،۳ ۱۸۴ ـ

#### (۱) وحی کا انکار، اور ۲) مذہب سے بےزاری:

''اٹھارہویں صدی کی نسلیں ..... اِس نظریے کو کہ انسان کو کوئی الہامی پیغامات موصول ہوتے ہیں، بالکل ردکر کے وحی کا صاف انکار کرتی تھیں۔ اُن کا انسانی زندگی کو کسی حال سے منہ ہی طرنے فکر سے ندد کھنا چا ہتی تھیں۔ اُن کا یہ گمان تھا کہ عقل کی روشنی سے وہ ظلماتی دور کونیا نور بخشیں گی اور قدرت کے منصوبے کو دریافت کرلیں گی۔ اور اِس طرح سے انسان کا ایک پیدائش حق، لیعنی انسانی خوشی اور خوش حالی انسان کے لیے بحال کردیں گی۔ ایک نیاد ستور، ایک نیاد ستور، ایک نیاد ساف کا ایک بیامعا شرقی معیار قائم کیا جائے گا، جسے اِلہا می اور آسانی قانون سے کوئی واسطہ یار ابطہ نہ ہوگا''(ا)۔

اِس صدی کے لوگوں کے خیالات کامحور بیتھا کہ زندگی ایک خوشگوار مشغلہ ہونا چاہیے۔ ہونا چاہیے۔آزادی اورآزاد خیالی کوفروغ ہونا چاہیے۔

آزادی و آزاد روی کے اِن خیالات کے برعکس سکونِ دل اور جذبات باطنی کی تسکین کی خاطر بھی بعض تحریکیں پیدا ہوئیں، مثلاً خدا پر تی (Deism) اور نئی الہیات (Theism) کے رجحانات:'' لیکن یہ ایسے رجحانات تھے، جن میں کسی خاص اعتقاد کی ضرورت نہ تھی۔ صرف ایک نتیجہ پر پہو نچنے کی ضرورت تھی، لیمنی محض یہ کہ خدا کا وجود ہے'۔

اس نتيجه پرپهو نچنے كى ضرورت اس ليۇمسوس ہوئى كه:

''معلول کا بغیرعلت کے تصور نہیں کیا جا سکتا؛ اس لیے لازم ٹھہرا کہ کسی علۃ العلل (A Primary cause exist) کا وجود''تسلیم کیا جائے۔

''لیکن (اس تصور کے تحت) اُن کا خداایک ایسا پیریکااُور درمیانے قسم کا تھا کہاُس کی دلچیسی انسانوں کی بستی سے محض واجبی حد تک تھی''۔

<sup>(</sup>۱) نظریهٔ فطرت من:۱۲۹-۱۷۹

اور محض نفس كي تسلى كي واسطى أن كا خيال تھا كه:

'' ذہن اور روح کے وسلے سے انسان اندرونی اور پوشیدہ طور پرخود ہی
عبادت کرے'۔'' چنداخلاتی ذمہ داریوں کی پابندی ہی اِس (نئی الہمیات
کے )عقیدے کے لیے کافی تھی'۔'' عقل اور روحانی معلوماتِ عامہ پر زور' کیکن ساتھ ہی وتی اور روحانی معاملات سے بدد لی ،لا دینیت'' بھی (۱)۔
لیکن ساتھ ہی وتی اور روحانی معاملات سے بدد لی ،لا دینیت'' بھی (۱)۔
(۳) فطری مذہب کے اصول وفروع کی تدوین کی کاوش: یہ باور کیا گیا کہ:
''مذہب کی بنیاد قانونِ قدرت کے ابتدائی اصولوں پر ببنی ہونی چاہیے''۔
''کسی چیز کا جاننایا اُس سے واقفیت حاصل کرنا عبادت سے بہتر ہے''(۱)۔
مذہب کا اصل مقصد تہذیب اخلاق ہے، اخلاقیات محض عقل سے وابستگی رکھتی ہے، خدائے تعالی محض انسانی عقل کی بیداوار ہے، وغیرہ۔

#### (۷) انیسویں صدی:

غرض اٹھار ہویں صدی میں اُس طرزِ فکر کی بنیاد بڑگئی، جس سے مغرب میں ایک ایسامعاشرہ پیدا ہوا، جو مادیت اور دنیا کے ساتھ چمٹ جانے والے تصورِ حیات سے وابستہ اور مقصود بہت آخرت کے انکار برائی تھا:

''اٹھارہویں صدی کے افکار کو انیسویں صدی کےمفکروں نے آگے بڑھایااور مادیت کو پہلے سے بھی زیادہ ترقی دی''(۳)۔

وہ تر قیات (جو دراصل اٹھار ہویں صدی کے ہی افکار کا توسیعہ ہیں ) یہ ہیں:
ﷺ اٹھار ہویں صدی کا مادی رجحان کافی کچھ اِس واقعہ یا گمان پرمبنی تھا، کہ نیوٹن

نے کا ئناتی نظام کے مشینی تصور کا، یعنی فطرت کے چند مقررہ اصولوں کا پیۃ لگالیا ہے؛

<sup>(</sup>۱) دیکھیے:نظریۂ فطرت ہں:۲۷۱–۲۸۱\_

<sup>(</sup>۲)الصّاً من : ۱۲۷ – ۲۷۱ (۳) الصّاً من : ۱۹۷

لہذاإن اصولوں كو مجھ كرانسان عواملِ فطرت پر قابو پاسكتا ہے۔ اور لاك (Locke) كى إس دريافت پر كه أس نے انسانی ذہن كا پہة لگا كريہ فابت كر ديا تھا كه اصل حقيقت ذہن كى نہيں؛ بلكہ جسم كى ہے، يعنی ذہن ميں بھی مادی، ميكانكی اور طبعی عوامل ہی كار فر ما ہیں۔ ذہن، روح ، فنس شعور وغيره چيزيں، كوئی ماورائے مادہ اشيا نہيں ہیں۔ اس طرح جب بيہ معلوم ہوا كه واقعات كا وجود و ثبوت ميكانكی اور طبعی عوامل كے ساتھ ہی وابستہ ہے، تو اسى كی توجيہ و تطبیق علمی معراح، خیال كی گئی۔ چنال چه فلسفیانہ اور مذہبی بحث میں بھی ميكانكی شمثیلیں تلاش كی جانے لگیں، پھراس كے بعد بيروش عام ہوتی چلی گئی۔

ہے''انیسویں صدی میں .....زور اِس بات پر دیا جانے لگا کہ حقیقت صرف مشاہدے اور تجربے کے ذریعے دریا فت ہو سکتی ہے'۔
''ندہب کو عقلی معیار سے پر کھنے کا (جو) رجحان اٹھار ہویں صدی میں خاصی ترقی کر چکا تھا، (اب) انیسویں صدی میں دانشوروں کا ایک بڑا طبقہ بیدا ہو گیا، جو کسی مذہبی حقیقت کو اُس وقت تک تناہیم کرنے کو تیار نہ تھے، جب بیدا ہو گیا، جو کسی مذہبی حقیقت کو اُس وقت تک تناہم کرنے کو تیار نہ تھے، جب تک سائنس اُس کی تصدیق نہ کرئے'(ا)۔

یہ تو تھا ہی، ساتھ ہی انیسویں صدی میں ارتقا کا نظریہ رائج ہوا، جس کا مقصود
''بقائے اصلی'' کے اصول پر لا اِنتہا دنیوی ترقی تھی، یعنی اب تک فطرت کے بارے
میں جونظریہ سازی فلسفیوں ، سائنسدانوں کی طرف سے ہوتی رہی ، اُس کی بنیادگلیلیو ،
کو پڑیکس اور کیپلر کی فلکیات یا طبیعیات پر ہوتی تھی ؛ لیکن انیسویں صدی میں سائنس
کی سب سے اہم شاخ حیوانیات تھی ۔ سائنس کی اسی شاخ پر ڈارونزم کی بنیادتھی ۔
اس نظریہ سے پہلے تک تو لوگوں کے اندریہ امنگ تھی کہ انسان فطرت کے قوانین پر قابو ماصل کرے ؛ لیکن ڈارون نے اپنے حیاتیاتی نظریہ کانام '' نظریۂ اِرتقا'' رکھ کریہ حاصل کرے ؛ لیکن ڈارون نے اپنے حیاتیاتی نظریہ کانام '' نظریۂ اِرتقا'' رکھ کریہ

<sup>(</sup>۱) دیکھیے :نظر یہ فطرت ہص: ۱۹۷- تا - ۱۹۹\_

تاثر پیدا کیا، کہ فطرت کے قوانین انسان پر پہلے ہی سے مہربان ہیں اور اِن فطری قوانین کی سر پرستی میں انسان ہمیشہ اور ہمہ جہتی ترقی کرتا رہےگا۔ اِس طرح سائنسی مادیت ایک مذہب کا درجہ اِختیار کرگئی، جس میں جنت کے بجائے اعمال کی جز الا اِنتہا ترقی تھی۔

ہ اسی انیسویں صدی میں نیوٹن اور لاک دونوں کے مقابلے میں ہرکلے نے: '' ذہن کو اصلی حقیقت بتایا، اس کے بعد کانٹ اور شیلنگ جیسے جرمن فلسفیوں نے کوشش کی کہ ( ذہن اور جسم کی ) اِس دوئی کوختم کیا جائے، اور ایک طرف تو ذہن اور جسم اور دوسری طرف انسان اور کا ئنات کو ایک وحدت قرار دیا جائے''۔

چناں چہانیسویں صدی کے پہلے تمیں سال ورڈ زورتھ، کولرج ،کیٹس کے یہاں فطرت کا جوتصور ملتا ہے، وہ نیوٹن کے میکا کلی تصور کے برعکس ہے۔

لا اس عرصہ میں پیورٹین مذہب کے زیرِ انر جذباتی رجحانات بھی پرورش پاتے رہے۔ مٰدکورہ مفکروں کا خیال تھا کہ حقیقت کا إدراک عقل کے ذریعہ نہیں؛ بلکہ جذبے اور تخیل کے ذریعہ کیا جاسکتا ہے۔

ہے''لیکن جیسے جیسے کا ئنات کا تصور زیادہ واضح اور روثن ہوتا جاتا، ویسے
ویل الیمی چیز جوجذبات اورامنگوں کوسہارا دے سکے، کمیاب ہوتی چلی
جاتی تھی۔جولوگ کسی زیادہ یا شدید تجربے کے متلاثی تھے، اُنہیں یہ تجربہ خیال
آرائی (Fiction) میں ہی مل سکتا تھا، چوں کہوہ اُسے اِس دنیا میں پانے
سے تو محروم تھے؛ لہٰذاس طرح ادب کی ایک نئی صنف، یعنی''ناول نگاری'' کی
بنیادیڑی اور اُسے فروغ ہوا''(۱)۔

البنسرنے کے بہاں امید پرستی غالب تھی الیکن اُس کے مقلد ہر بر اسپنسر نے

<sup>(</sup>۱) دیکھیے:نظریۂ فطرت ہیں: ۲۰۰۰ - تا ۲۰۲\_

امید کوخوف سے بدل دیا۔ اسپنسر کے نزدیک فطرت کا بنیادی قانون جہد للبقا (Struggle for existance) ہے۔

ہے''عہبد وکٹوریہ میں یہ خواہش بھی لوگوں میں نمودار ہوئی کہ ترقی کوروایت جذبات کے ساتھ رکھ کر مسائل کاحل تلاش کیا جائے۔وہ لوگ جدیدترقی اور روایت اقدار کی آمیزش میں اینے فطری مذہب کوڈھونڈتے تھے''()۔

ایک طرف فطرت پرتی،انسان پرسی،اور ماده پرسی وکٹورین عہد کی خصوصیتوں میں سے خیس، تو دوسری طرف رسوم اور عقائد کے بھی ترک واختیار میں''افادیت پیندی'' کو خل تھا،'' قومی ہمدردی'' سے بھی وہ لوگ متاثر تھے۔ ہر بات میں مفاہمت پیندی' کو خل تھا،'' قومی ہمدردی' سے بھی وہ لوگ متاثر تھے۔ ہر بات میں مفاہمت (Interfaith) کر لینے پر زورتھا،علم تاریخ اورایک بات کا دوسری بات سے مقابلہ کرنے اوراضا فیت ڈھونڈ نے سے لگاؤتھا۔

## الامام محمد قاسم النانوتويُّ كي تصانيف كاظهور:

افکار کے اِس ماحول اور پس منظر میں الا مام محمد قاسم النانوتو گی کی کلامی تصنیفات وجود میں آئی ہیں۔ جب یہ بات نظر میں آگئ ، تو اب دورحاضر کے افکار وخیالات کو بھی سامنے رکھ کر، (جوموجودہ معاشرے میں سب کومحسوس ہوتے ہیں، مطالعہ میں آتے رہتے ہیں اور ہر کسی کو واسطہ بڑتا رہتا ہے)، الا مام محمد قاسم النانوتو گی کی تصنیفات کا مطالعہ کیجے، آپ محسوس کریں گے کہ دور حاضر کے لیے بھی بطورِ خاص فلسفہ، طبعیات اور علم النفس کے اِس امام الائمہ کے دلائل لا جواب، اُن کی مسائل فلسفہ، طبعیات اور علم النفس کے اِس امام الائمہ کے دلائل لا جواب، اُن کی مسائل کلامیہ پر مشتمل تصنیفات، فن کا منبع ومصدر ہونے کی حیثیت سے بے بدل، اور اِس نا چیز کی نظر میں ، اپنی افادیت کے لحاظ سے ، زمانہ اور افراد واقوام کی حد بند یوں سے بالاتر ہیں۔

حضرت کی کلامی تصنیفات کی اِس خصوصیت کی نشاند ہی علوم نا نوتو کی کے ترجمان حضرت مولا ناشبیراحمدعثا ٹی نے بھی کی ہے، وہ فرماتے ہیں:

''مولانا محمد قاسم نانوتوی کی تصنیفات میں جتناغور کرو، اتنا ہی ان کی وہبی دانش مندی اور صادق البیانی کا اعتراف لازم ہے، اور سب کچھ کہد دیں، تو بے جانہیں، یہوہ فاضل ہیں، جضول نے علم کلام کی ایک ایسی انو کھے طرز پر بناء ڈالی ہے، جوان شاء اللہ! قیامت تک کے واسطے پھرکی کئیر ہے اور جس پر ہمارانا زبھی ختم نہیں ہوتا''()۔

حضرت علامہ شہراحمہ عثانی کا بیآ خری فقرہ دوبارہ پڑھیے 'علم کلام کی ایک ایسی انو کھے طرز پر بناء ڈالی ہے، جوان شاء اللہ! قیامت تک کے واسطے پھر کی کیسر ہے' ۔ یہ بہرہ ایک ایسی فاضل کا ہے، جوخو فن علم کلام کے ماہرا ور امام نا نوتو گُ کی ذات اور علام دونوں کے عارف ہیں۔ اور شاید اسی تبھرہ کی صدافت ہے کہ الامام محمد قاسم علوم دونوں کے عارف ہیں۔ اور شاید اسی تبھرہ کی صدافت ہے کہ الامام محمد قاسم النا نوتو گُ چھلے ڈیڑھ سوسال سے شلسل کے ساتھ نہ صرف ہندوستان کے؛ بلکہ عالم اسلام کے لیے دین حق کی فکر صحیح کے متفق علیہ تر جمان رہے ہیں۔ اِس لحاظ سے جن اسلام کے لیے دین حق کی فکر می کے کہ میں کیا ہونے کی اِس حیث دوئوش حیث کی اس شبیہ کو ( بلکہ آئی کان (Icon) ہونے کی اِس حیث حیث کی سمجھا ہے اور حضرت کی تحریروں سے اِستفادہ کیا ہے، انہوں نے اپنے کوخوش میں کہ سے ماور جنہوں نے اِستفادہ نہیں کیا، وہ جب بھی کریں گے، خود کوخوش قسمت بھی تر بی گے، خصوصاً وہ لوگ جنہیں فکری مضامین لکھنے کا اِتفاق پیش آیا کرتا ہے؛ کا کیا مطلب؟ شاید یہ فقرہ درست نہیں؛ کیوں کہ اِس پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ بین الاقوا می تہذ ہی تصادم کے فقرہ درست نہیں؛ کیوں کہ اِس پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ بین الاقوا می تہذ ہی تصادم کے اس دور میں وہ کون محقق اور مفکر ہے، جو سے کہ میں بیا تفاق پیش نہیں آتا۔

<sup>(</sup>۱) ججة الاسلام الامام محمد قاسم نا نوتو گُ- حيات اور كارنا ميه'' مولانا محمد قاسم نا نوتو گُ اور جديد علم كلام''، ص:٢٤٤: بحواله: لعقل والنقل -

سانوان باب: الا مام محمد قاسم النا نوتو کی کے مبارز بعض جدیدفلاسفرز، الهل سائنش اورعلوم جديده کے ماہرین

# حاصل گفتگو

تاریخ افکارِ عالم پرنظر رکھنے والے جانتے ہیں کہ ہیگل کی فکر کے اثرات اُن پر کھی مرتب ہوئے، جو اِس کے بعین کہلائے۔ مثلاً کارل مارکس (Karl Marx کھی مرتب ہوئے، جو اِس کے بعین کہلائے۔ مثلاً کارل مارکس (سربھی جو ۱۸۱۸ء - تا ۱۸۸۰ء)، یعنی کمیوزم کے حامل مفکرین پر اور اُن مفکروں پر بھی جو حزب اختلاف سے تعلق رکھتے تھے؛ کین خے افکار کے فروغ کے دلدادہ تھے، مثلاً کر کے گارڈ (Kierkegaard) اصول وحقائق کی دریافت کے گارڈ (Kierkegaard) اور خطرنا ک اثر یہ بھی ہوا، کہ خیروشرکا کوئی معیار نہ رہ گیا۔ ایک چیز ایک زمانہ میں خیر ہے، تو یہ ممکن ہے کہ دوسرے زمانہ میں وہ شرقر ار گیا۔ ایک چیز ایک زمانہ میں خیر ہے، تو یہ ممکن ہے کہ دوسرے زمانہ میں وہ شرقر ار پائے۔ جھوٹ اور بھی، کفر اور ایمان، نیکی اور بدی؛ یہ سب چیزیں اضافی گھہریں۔ جب میں نے ماہ جنوری ۲۰۱۱ء رمیں اسلامی فلاسفر اور ماہر تعلیم محتر مہان اعظمی کی پیش کردہ ہے تھی تر پڑھی تھی کہ:

''ہیگل کے نظریے کے مطابق ماڈرنا ئیزیشن کے دور نے انسانی دماغ کو اس بات کے لیے داخی کو اس بات کے لیے داخی کو اس بات کے لیے داخی کو اور مکن ہے، کہ جس کو وہ کل خدا مانتا تھا، اُس کو آج وہ خدا نہ مانے کل کے دور میں اخلاق کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تھی ، آج کے دور میں پردے کی ضرورت تنہ ہو۔ ہیگل کا نظریہ پوری دنیا نے قبول کیا''۔

تو مجھے بڑی حیرت ہوئی تھی کہ تھے اصولوں پر بنی چیزیں کیوں کر بے اعتبار باور کرائی جاسکتی ہیں؛لیکن ہیگل کی مٰدکورہ فکر کو تفصیل سے پڑھ کراندازہ ہوا، کہ عصر حاضر <sup>(</sup>Short history of philosophy& Dialectic wikipedia())

# سانواں باب: مے دوسے مان تابع

الا مام محمر قاسم نا نوتو ئ کے مبارز بعض جدید فلاسفرز،اہل سائنس اورعلوم جدیدہ کے ماہرین

حضرت الامام محمد قاسم نا نوتوی رحمه اللّه کے طرز استدلال ،خصم کے مُسلَّمات ہے تعرض اور پیش کردہ نتائج؟ بیہ ہتلاتے ہیں کہ اِن تحریروں کے مخاطب وہ جدید فلاسفرزاوراُن کےوہ مغالطہ آمیز دلائل ہیں،جنہوں نے فلسفہ کوسائنس کے تابع بنا کر فلسفه کی پیچید گیوں کوحل کرنے کے نام پرسوفسطائی فلسفہ کو دوبارہ پیدا کیا،اس کی تمام گمراہیوں کورواج دیا،اوراُن برعقل وعلم کارعب مسلط کیا ہے۔ فی لحقیقت انہوں نے عقلِ جزیرہ کوسائنس کی مقبولِ عام تعبیرات میں ذہن ود ماغ کے لیے قابلِ ہضم و جذب بنا کرپیش کرنے میں موثر کر دارا دا کیا ہے۔ اِن مفکروں کے ادوار، ان کے کام، نیز اقوام عالم بشمول اہل اسلام پر اِن کے افکار کے اثر ات ،عہد نا نوتو کُ میں، چوں کہ کھلی آنگھوں نظر کے سامنے تھے؛ اس لیے جب تک اِن چیزوں پرنظر نہ ہو، حضرت نا نوتو ک کی تحریرات کی اِطلاقی حیثیت متعین کریا نا دشوار اور سخت دشوار ہے۔ حضرت نانوتوی ؓ نے اپنی تحریروں میں جن مفکرین کواور اُن کے پیدا کیے ہوئے مغالطُّوں کو مدف بنایا ہے، اُن میں ستر ہویں صدی کےمفکرین: ڈیکارٹ،لیئبنز، اسپنوزا،کیپلر ،گلیلیو ، نیوٹن ، پابس ،فرانس بیکن اورلاک کےافکارتواینی تمام تر جولانی کے ساتھ موجود تھے ہی۔ کارویں اور ۱۹ر ویں صدی کے افکارِ ذیل، مزید پیدا ہوگئے، جن سے حضرت نا نوتو کی کو اسلام کی حقانیت ثابت کرنے کے لیے شدید مزاحمت کاسامنا کرنا پڑا۔

#### (۱) برکلے(Berkeley) اور کارد):

تین عظیم برطانوی تصوریہ (Idealist) میں سے ایک جس نے تجربات کی بنیاد پر ذہن کو مادیات کے مقابلہ میں اصل قرار دیا ،اور اِس باب میں وہ شدت اور انتہا کو پہو نچنے والا ڈیکارٹ کے بعد دوسرافلسفی ہے ، جس کے ڈانڈ نے قدیم لا ادریہ سے جا کرمل جاتے ہیں۔اصلاً پائی جانے والی حقیقت اُس نے احساس اور خیال کوقر اردیا ، اور خارجی موجودات سے انکار کیا۔

#### (۲)والٹیئر (Voltaire ۱۲۹۴/۷۰ اء-تا ۸۷۷ اء):

ترقی میافتہ تدن اور سوشل ریفارمیشن کے حوالہ سے اس کی اصلاحات نے موثر رول ادا کیا۔اس نے ہرتشم کے مذہبی استناد سے انکار کیا اور عقل کی مدد سے فطرت کے اصولوں کو سمجھنے پر زور دیا، بیمشہورا دیب ہے،اور وجدانیات اِس کا موضوع تھا۔

#### (۳) ژبوژهیوم (David Hume/۱۱۷۱۶):

بیمادہ پرست ہے۔ اس کا فلسفہ برکلے کے بالکل برعکس ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ
ابتدائی اوراولی شی جو براہِ راست ہمارے تجربے میں آتی ہے، وہ ہماری یہی مادی دنیا
ہے۔ ہمارے ذہن میں پیدااسی حقیقت کا حصہ یا ٹکڑا ہے، جس کا ہم تجربہ کرتے ہیں،
پیٹر قِ عادت کے إمکان کو شلیم کرتا ہے؛ لیکن اگر یہی خرقِ عادت مذہبی عقیدے اور
احکام کی طرف منسوب ہوں، اُن کا منکر ہے۔ اِس کے با وجود نہایت قابل اور مسلم شخصیت شارکیا گیا ہے، اللّا راکتاب
کا مصنف ہے۔ ''فہم انسانی'' کے نام سے جس کا اردو ترجمہ مولانا عبد الباری ندوی ؓ

نے کیا ہے۔

#### (۴) کانٹ (Immanuel Kant) کانٹ (۴)

ماڈرن فلاسفر میں کانٹ کانام بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اِس نے تجربی طریقہ (Empiricism) اور عقلیت کے مابین بل کی تغییر کا کام کیا۔ اِس کا یقین تھا کہ تمام علوم حو اس سے حاصل ہوتے ہیں؛ لیکن ہمارے عقلی ذہن کا یقین تھا کہ تمام علوم حو اس سے حاصل ہوتے ہیں۔ امّیو بل کانٹ کی خالص (rational mind) سے فلٹر ہو کر حاصل ہوتے ہیں۔ امّیو بل کانٹ کی خالص عقلیت (Pure Reason) ڈیوڈ ہیوم کے افکار کارڈمل ہے۔ کانٹ کی کا وشوں نے تجربہ کے ساتھ عقلیت کو متحد کر کے، اُس بحث و مزاحمت کا اِز الدکیا، جو اِن دونوں کے متحارب ہونے سے چل بڑی تھی۔ فلسفہ اخلاق کے باب میں کانٹ کی تھیوری مثالی حیثیت کی حامل سلیم کی گئی ہے۔ بعد میں آنے والے مفکرین، مثلاً فشتے اور ہیگل نے اِس کے افکار سے اِستفادہ کیا ہے۔

# :(۵) ناتیم (Geremy Bentham) و ۱۸۳۲-۱۸۳۲:

صحفیہ فطرت سے ماخوذ اخلاقی اصولوں کے تحت افادیت کے نظریہ کا بانی تھا۔
اسی نے اپنی کتاب 'دستورسازی اور اخلاق کے اصول' ( The Principles of ) اس نے اپنی کتاب 'دستورسازی اور اخلاق کے اصول' ( Utilitarianism ) میں اِفادیت ( Utilitarianism ) کا فارمولا سب سے پہلے ظاہر کیا۔ جان اسٹیورٹ مل ، رابرٹ اووین اور جان آسٹن کا فارمولا سب سے پہلے ظاہر کیا۔ جان اسٹیورٹ مل ، رابرٹ اووین اور جان آسٹن کے اِس کے کام کوشہرت دی۔ اِس کا فلسفہ افادیت در حقیقت ( Hedonism ) کی تبدیل شدہ ورتی یا فتہ شکل ہے۔ مقصود کی حصول یا بی کے لیے فرہبی خیالات کی اصلاح کے حوالہ سے اِس نے چار چیز ول کو اہمیت کے ساتھ پیش کیا ہے:
اصلاح کے حوالہ سے اِس نے چار چیز ول کو اہمیت کے ساتھ پیش کیا ہے:

(۲) عورتوں کو بھی طلاق دینے کا اختیار (Right to divorce)۔

(۳) بطلانِ اِسترقاق، یعنی غلامی کوظلم بتا کراُ سے باطل قرار دینا ( Abolition of stavery)۔

Decriminalization of) فعلِ ہم جنسی کی ندمت کا اختتام (Homosexuality)

یہ ۱۸رویں صدی کے فلاسفرز تھے، جن کے افکار پر بنی معاشرتی رجحانات کے ساتھ اصولِ نا نوتو گ اور تحقیقاتِ نا نوتو گ کومبارز ہ در پیش تھا؛ کیکن خود قرنِ نا نوتو گ میں حضرت کے سامنے جواہلِ تفکیر اوراُن کے افکاررونما ہوئے، وہ یہ تھے:

(۲) بیگل (G.W.F.Hegel) د کے او-۱۳۸۱ء):

یہ آئیڈیلسٹ ہے؛ لیکن برکلے جیسا انہا پیند نہیں ہے، وحدانی مذہب سے متنفر ہے۔اُس کا کہنا تھا (monotheistic religion) بینی آسانی مذہب سے متنفر ہے۔اُس کا کہنا تھا کہانا تھا (monotheistic religion) کہانس کے یا مدبرالام (خدائے تعالی کے ) غلام نہیں ہیں۔اس لا ایک علم مجادلہ وضع کیا، جو ہیگیلین ڈاسکیک (dialectic بینے نوع کا ایک علم مجادلہ وضع کیا، جو ہیگیلین ڈاسکیک (Dialectical method) کہلاتا ہے،اُس کا کہنا تھا کہ ایک چیز محقق ہوتی ہے، چرر فارز مانہ کے اثر سے وہ غیر محقق قرار یاتی ہے، اس کا جمعہ میں ایک تعمیر وجود میں آتی ہے: Presenting a thesis عمر ایک تعمیر وجود میں آتی ہے: followed by an antithesis and finally a synthesis کے تین جدلیاتی مراحل ہوتے ہیں۔ تحقیق (Thesis) کے بعد مزاحم رومل کے نتیجہ میں مضاوتحقیق کی فئی کر دیتی ہے۔ کیم ان دونوں کے تنا وَاور کھنچاؤ سے پیدا ہونے والی حالت در حقیقت تعمیر کا پیش خیمہ ہوتی ہے۔ ہیگل کے مطابق انسانی تاریخ ایک طور مار ہے، (ملفوفات: Human

history in folds) جس کی شکلوں کا ظہور ڈانگیکٹکل پروسیز میں ہوتا چلا جاتا ہے۔ حاصل اس کا وہی ہے، جواو پرعرض کیا گیا، کہ انسان اگراپنی فہم سے کسی نتیجہ تک پہونچا ہے، تو وہی نتیجہ اصل علم اور مدرت نرا مفاد ہوگا، اس میں خدائی مداخلت کی حاجت نہیں ہے۔

تاریخ عالم اورا فکارِ عالم پر ہیگل کی اس فکر کے اثر ات واضح طور پرمحسوں کیے گئے۔ بعد میں آنے والےمفکروں نے اِس کے خیالات قبول کیے؛ اِس کے اثرات اُن پر بھی مرتب ہوئے، جو اِس کے متبعین کہلائے؛ مثلاً کارل مارکس ( Karl ۱۸۱۸/Marxء-تا –۱۸۸۳ء)، یعنی کمیونز م کے حامل مفکرین پراوراُن مفکروں پر بھی جوحز بیا ختلاف سے تعلق رکھتے تھے؛لیکن نئے افکار کے فروغ کے دلدادہ تھے، مثلاً کر کے گارڈ (Kierkegaard/۱۹۱۶ء تا -۱۸۵۵ء)۔ اصول وحقائق کی دریافت کے اِس طریقة کارکانمایاں اور خطرناک اثریہ بھی ہوا، کہ خیروشر کا کوئی معیار نەرە گيا۔ايك چيزايك زمانەمىں خير ہے،تو يېمكن ہے كەدوسرے زمانەمىں وہ شرقرار یائے۔جھوٹ اور سچی کفراور ایمان ، نیکی اور بدی؛ پیسب چیزیں اضافی تھہریں۔ جب میں نے ماہ جنوری۲۰۱۲ء رمیں اسلامی فلاسفراور ماہر تعلیم محتر مہسکندر جہاں اعظمی کی پیش کردہ بیتحقیق بر هی تھی کہ: ''ہیگل کے نظریے کے مطابق ماڈرنا ئیزیش کے دور نے انسانی د ماغ کو اس بات کے لیے راضی کرلیا ہے، کہ جس کووہ کل خدا مانتا تھا، اُس کوآج وہ خدانہ مانے کل کے دور میں اخلاق کی ضرورت تھی اور ممکن ہے آج کے دور میں نہ ہو۔کل کے دور میں بردے کی ضرورت تھی، آج کے دور میں بردے کی ضرورت نه ہو۔ ہیگل کانظریہ پوری دنیانے قبول کیا''۔

تو مجھے بڑی حیرت ہوئی تھی کہ سیجے اصولوں پر مبنی چیزیں کیوں کر بے اعتبار باور کرائی جاسکتی ہیں؛ لیکن ہیگل کے مذکورہ فکر کو تفصیل سے پڑھ کر اندازہ ہوا، کہ عصر حاضر میں اس فن مجادلہ (dialectics) کے تحت ہیگل اپنی فاسد فکر کے سہارے یہ تاثر دینے میں کا میاب رہا ہے، کہ , epistemology ، آ فاقی وافقسی روابط اور وجودیات (ontology) کے متعلق اسی اصول ("followed by an antithesis and finally a synthesis .

تحت ایسے افکار ونتائج پیش کیے جاسکتے ہیں، جن سے الحاد و آباحت پسندی کوفر وغ دینا آسان ہو۔ اصل میں یہ تحقیق امینویل کانٹ کی تھی، جسے بعد میں فشطے (Fitchte) نے ہمی اسان ہو۔ اصل میں یہ تحقیق امینویل کانٹ کی تھی، جسے بعد میں فشطے (Fitchte) کانٹ سے ہی استفادہ کر کے ، ڈائکی کی میتھڈ اور اُس کی اہمیت معلوم کی تھی (ا)۔ کانٹ سے ہی استفادہ کر کے ، ڈائکی کی میتھڈ اور اُس کی اہمیت معلوم کی تھی (ا)۔ کانٹ سے ہی استفادہ کر کے ، ڈائکی کی میتھڈ اور اُس کی اہمیت معلوم کی تھی (ا)۔ کانٹ سے ہی استفادہ کر کے ، ڈائکی کی میتھڈ اور اُس کی اہمیت معلوم کی تھی (ا)۔

عہدِ نا نوتو کُ ہی وہ صدی ہے، جس میں فرانسیسی مفکر آگسٹ کا مٹے ( August ) کے نظریات ظاہر ہو ئے، اور جار دانگ عالم میں پھیل گئے۔ اِس نے عمرانیات Sociology کے ممرانیات Sociology کے ملم کی بنیادڈ الی (۲)۔

(Short history of philosophy& Dialectic wikipedia(1)

(۲) در حقیقت عمرانیات کا بانی ابن خلدون (۱۳۳۱ء - تا ۱۳۳۸ء) ہے؛ البتہ دورحاضر میں Durkaim (۱۹۵۸ء - تا ۱۹۹۰ء) کو اُس کے ساجی تعلیم کے اِنضباط و تشکیل کی وجہ ہے، نیز کارل مارک ۱۹۱۸ء - تا ۱۹۸۰ء - تا ۱۹۸۰ء ) اورمیکس و پیر (۱۸۳۱ء - تا ۱۹۰۱ء) کو ما ڈرن و الملامین کا جدید نقشہ واضح کرنے کی وجہ سے تشکیل جدید کے معنی میں مشتر کہ طور پر عمرانیات کا بانی ( of Sociology کا جاتا ہے؛ لیکن فرانسیدی مفکر اگسٹ کا مٹے (مصافر کو جس نے معاشرہ کے سائنٹنگ معنی فا درآف سوشیالوجی اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ پہلا شخص ہے، جس نے معاشرہ کے سائنٹنگ اسٹ کا محد کے والہ سے کہلی مرتبہ سوشیالوجی کی اصطلاح کو مذکورہ سائنٹنگ معنی میں وضع کیا۔ مذکورہ متیوں؛ بلکہ جاروں مفکر ساجیات کے کلیدی موجد بن میں اس طور سائنٹنگ معنی میں وضع کیا۔ مذکورہ متیوں؛ بلکہ جاروں مفکر ساجیات کے کمیدی موجد بن میں فران اس کے اس کو اسکارہ و تی ہیں، جنہوں نے عہد جدید کے لیے تو انین فطرت کے اصولوں پر عمرانیات کے فن کو استحکام بخشا۔ شار ہوتے ہیں، جنہوں نے عہد جدید کے لیے تو انین فطرت کے اصولوں پر عمرانیات کے فن کو استحکام بخشا۔ شار ہوتے ہیں، جنہوں نے عہد جدید کے لیے تو انین فطرت کے اصولوں پر عمرانیات کے فن کو استحکام بخشا۔

یمی شخص ایک نئے ثبوتیت کے اصولوں (Doctrine of Positivism) کا بھی بانی ہے۔اِس ( ثبوتیت ) سے مرادیہ ہے کہ جو چیز حواس یا حسیات کے ذریعہ إدراک میں آ سکے، صرف وہی حقیقت ہے۔ اِس کے سوااور کوئی حقیقت نہیں۔ سائنسی سیائی ہی حقیقی سیائی ہے۔فطرت کے قوانین اور ساجی کا ئنات کے لیے ثبوتیت کے اصول کووہ ایک کھوج (search) ہا ورکرتا تھا، جس کی وجہ سے جدید نقطہ نظر سے، اِ سے فلسفهٔ سائنس کا پہلامحقق ومفکر بھی تسلیم کیا جا تا ہے۔آگسٹ کا مٹے نے ۱۹رویں صدی کے افکار کو اِس قدرمتاثر کیا؛ کهاس کی په فکرکارل مارکس، حان اسٹیورٹ مل اور حارج ایلٹ کے خیالات پر بھی اثر انداز ہوئی۔ کا مٹے کے مطابق اِنسانی ذہن اِرتقا کے ممل سے گزرتار ہاہے۔سب سے پہلے تو جاد و کا دورتھا، پھر مذہب کا دورآیا، پھر فلسفہ کا ،اور اب سائنس کے ساتھ تجرباتی ،مشاہداتی اور اِختباری طریقیۂ کارسے وابسة عقل کا دور شروع ہوا ہے، ( evolution of mind through the theological, metaphysical,, and positivist stages) اِس نقشہ کے مطابق مذہب انسانی ذہن کے ضعف اور نا پختگی کی علامت ہے۔اُس کے ساجی إرتقاك إس تصور نے آئندہ آنے والے ساجی نظریات اور مطالعہُ''انسانیات کے محققین (Anthropologists)"، مثلا: ہیرٹ مارٹینو ( Harriet Martinau)، ہربرٹ اسپنسر (Herbert Spencer) براڑ ڈالا، جنہوں نے ماڈرن اکیڈیمک سوشیالوجی کے طور پر اِسے ترقی دی، پھر درخیم (Durkheim ۸۵۸ ءرتا که ۱۹۱ء) نے اِسے عملی معروضی تحقیقی بنیادوں ( & Practical Objective Research) پراستوار کیا۔ کامٹے کے''مذہب انسانیت'' (Religious of Huminity) نے سوشل نظریات کو جس انتہایہ پہونچایا، 'اُسی کے بارآ ور ہونے والے پھل تھے، جو مُذہبِ انسانیت اور سیکولرانسانیت کی تنظیم'' Religious Huminist & Secular Humanist 'تنظیم'' Organization) کی شکل میں ۱۹ رویں صدی عیسوی میں ظاہر ہوئے۔ نظریہ جو تھے۔ نظریہ جو تھے۔ نظریہ جو تھے۔ نظریہ (Religion of کیا۔ ''جو تیت (Law of three stages) کے ساتھ ، اِس نے انسانیت کا مذہب السیانیت کا مذہب کی ایجاد کیا۔ ''یہ فلسفہ وی ، خدا ، روح ؛ سب سے منکر ہے''۔

-John Stuart Mill) جان اسٹیورٹ مل (۸) جان اسٹیورٹ مل (۱۹ اع-۳ کراء):

خوشی اورخوش حالی کا دلدادہ ،لبرل پولیٹیکل فلاسفی اور فلاسفی آف سائنس میں اِس کی تحقیقات اوراصول بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔

(۹) کرکے گارڈ (Soren Kierkegaard):

اِسے father of existentialism (وجودیت کا بانی) تصور کیا جاتا ہے۔ بیموحدوں (theistic existentialist) میں شار ہوتا ہے، اِن "دوجود یول" کی دوسری قشم ملحدوں کی ہے، جس کا اہم نمائندہ نطشے (Nietzsche

(١٠)وليم جيمس (١٨٣٢ء-١٩١٠):

Pragmatism نہ ہی اعمال کی نفسیات کو اپنا موضوع بنائے ہوئے تھا، اور Pragmatism نصور کا حامل تھا، یعنی اس بات پریفین رکھتا تھا، کہ صرف وہی خیالات بامعنی ہیں، جو

عملی اوراطلاقی ہوں۔

اس وقت عہدِ حاضر میں سگمنڈ فرائڈ اور یونگ کی نفسیات کو قبولِ عام حاصل ہے۔ میڈیکل سائنس کی معتبر تحقیقات ان ہی کے اصولوں پرمبنی ہوا کرتی ہیں۔ اُن کی معاشرہ میں متعدد مسائل پیدا کیے ہیں، اُنہیں پیشِ نظر رکھے، پھر حضرت نا نوتو گ کی معاشرہ میں متعدد مسائل پیدا کیے ہیں، اُنہیں پیشِ نظر رکھے، پھر حضرت نا نوتو گ کی تحقیقات اِس باب میں ملاحظہ فرمائے، تو آپ اُس فرق کو محسوس کرلیں گے، جس کی وجہ سے یہ دونوں ماہر ین نفسیات گراہی کا شکار ہوئے۔ چناں چہ" ولیم فرائیڈ" دجہ سے یہ دونوں ماہر ین نفسیات گراہی کا شکار ہوئے۔ چناں چہ" ولیم فرائیڈ" در باجتماعی لاشعور کا ظہور "سمجھتا تھا (۱)۔

<sup>(</sup>۱) حدیدیت، ص:۲۷-۷۷\_

أعموال باب: سائنس دانوں اور جدید فلاسفرز کا طریقهٔ مین فلاسفرز کا طریقهٔ مین (Methodology)

# آگھوال باب: سائنس دانوں اور جدید فلاسفرز کاطریقهٔ شخفیق کاطریقهٔ خفیق (Methodology)

سمجھنا جا ہیے۔

مغربی فلسفه کی حیار برای شاخیس ہیں:

(۱) ما بعدالطبعيات (Metaphysics) وجودا ورحقائقِ اشياء كامطالعه

(Epistemology)(۲) علم کا مطالعه اوربیه کیلم کیوں ضروری ہے۔

(Ethics)(۳) خيروشر کامعيار

( Aesthetics ) آرٹ اور حسن کے متعلق فلسفی سوالات کا مطالعہ۔

## اضافی اقسام:

(۱) "منطق" (Logic): درست الضاح وإستنتاج كيذر يصيح دلاكل كامطالعه

(۲)"سياست مدنيه"(Polytical philosophy)۔

#### مزيداضافي اقسام:

(۱) "فلسفه زنهن" (Philosophy of Mind): زنهن، شعور وغيره كي

#### فطرت كامطالعه

(٢) ' 'فلسفهُ مذهب'': فطرتِ مذهب، خدا، شر، عبادت وغيره كامطالعه۔

(٣) ' نفلسفهٔ لسان'؛ زبان کی فطرت،مبدااوراستعال کامطالعه۔

(۴)''فلسفه تعلیم'':مقصد،طریقه،فطرت اورتعلیمی افکار به

(۵)''فلسفهُ سائنس'':مفروضے،تغمیرات اور نتائج مضمرات کا مطالعه۔

## بعض ديگراضا في اقسام:

مثلًا: (١) "فلسفهُ قانون" (Philosophy of law) مثلًا:

(۲)''فلسفهٔ معاشرت''(Philosophy of Sociology)۔

(۳) 'نخلسفهٔ ریاضی''(Philosophy of Mathematics)۔

(۲۷) ''فلسفه نسلیات'' (Ethnophilosophy)۔

(۵)"فلسفهُ نفسیات" (Psychology of Philosophy) "فلسفهُ نفسیات" (۵)

(۲)"فلسفهٔ فلسفهٔ (Philosophy of philosophy)۔

تحريكات اورمكاتب فكرك اعتبار سے فلسفه كى اقسام:

(۱)"استقراء"(Inductive method): فرانسس بیکن اورتمام سائنس دال۔

(۲)"قیاس"(Deductive method): کانٹ، فریڈرک Frederick

(the Enlightment king)، ہیوم، وولف (Wolff) والٹیئر ؛ کیکن اِن لوگوں نے استقراء کونظر انداز نہیں کیا ہے؛ بلکہ عقل کے مقابلہ میں اُس پر اِنحصار کا انکار کیا ہے۔

المیونیل کانٹ (جس کا ذکر ماقبل میں آچکا ہے) کی خالص عقلیت Pure المیونیل کانٹ (جس کا ذکر ماقبل میں آچکا ہے) کی خالص عقلیت Reason) دورہ ہیوم کے افکار کا ردعمل ہے؛ لکین جو کام اس شخص نے فلسفہ سے گراہی کی طرف لے جانے میں لیا ہے، وہی کام الا مام محمد قاسم النانوتو کی نے حق کی حفاظت کے لیے، اور اصولِ صححہ کی تدوین میں لیا ہے۔ یہی بات بر کلے کے ساتھ ہے، کہ احساس، خیال اور ذہن کے عمل وخل میں غلو، اُسے خارجی اشیا کے انکار تک لے گیا۔ چنال چہ وہ فلسفہ کے بنیا دی مسئلہ (حقائقِ اشیاء کے ببوت) تک کا قائل نہ ہو سکا۔ اور لا ادر یہ کے زمرے میں داخل ہو گیا؛ ورنہ سائنسی اصولوں کی تر دید وضعیف میں اِس کے استدلالات بڑے محکم ہیں (۱)۔

یہ بیان ہم نے اس لیے پیش کر دیا کہ حضرت نا نوتو کی کو جن افکار سے مبارز ہ در پیش تھا، اِ جمالی طور سے اُن کے استدلالی رجحان پر بھی اِ طلاع رہے۔

<sup>(</sup>۱) دیکھیے : محقق عبدالماجد دریا با دی، **''مکالمات بر کلے''**؛ مولانا عبدالباری ندویؒ **''بر کلے''،** (الهند: دارا لمصنفین شبلی اکیڈمی، اعظم گڑھ،ط ۱۹۲۴،۲ء)۔

# نوال باب: حضرت الإمام النانونوي كامنهج استدلال

# حاصل گفتگو

''بعض ابنائے جنس کا قول کہ: انسان کو اپنی عقل کی اتباع کافی ہے، کیا دین، کیا مذہب؟، گو اِس وجہ (سے) معقول سانظر آیا، کہ آخر عا قلوں کی اتباع بھی عقل کی اتباع ہے، پراُن کی غرض پرمطابق کر کے دیکھا، تو سراسر غلط پایا۔ اور یوں سمجھ میں آیا کہ ہرکسی کو اعمال کے حسن وقبح کی تفصیل کے دریافت کرنے میں اپنی عقل کی پیروی کرنی بھی ایک قتم کی بے عقل ہے؛ کیوں کہ عقل کا کہنا جب قابلِ تسلیم ہے، کہ اُس کو اپنی معلومات میں ایسا اطمینان ہو، کہ جیسے ہم کو، تم کو دو دو نی چار، اور چار کے جفت ہونے اور تین کے طاق ہونے میں یقین اور تسکین ہے۔ اور جب اُسے ہی خود تر دد ہو، تو اُس کے کہ کا کیا اِعتبار؟ اور ظاہر ہے کہ دربابِ دریافت کرنے حسن وقبح ہو، تو اُس کے کہ کا کیا اِعتبار؟ اور ظاہر ہے کہ دربابِ دریافت کرنے حسن وقبح در قابل وافعال؛ بلکہ عقا کہ اور تفصیل اخلاق کی عقل کے چراغ گل ہیں' (۱)۔ درحقیقت یہ عقل کے باب میں مغرب کے اُس خیال کارد ہے، جس کو ہندوستان درحقیقت یہ عقل کے باب میں مغرب کے اُس خیال کارد ہے، جس کو ہندوستان

در حقیقت بیعفل کے باب میں مغرب کے اُس خیال کار د ہے، جس کو ہندوستان میں ۱۹رویں صدی میں اختیار کیا گیا تھا۔ملا حظہ ہوا قتباس ذیل :

" پھر میں نے خیال کیا کہ عقل پر غلطی سے محفوظ رہنے کا کیوں کریفین ہو۔ میں نے اقرار کیا کہ حقیقت میں اس پر یفین نہیں ہوسکتا؛ مگر جب عقل ہمیشہ کا م میں لائی جاتی ہے، تو ایک شخص کی عقل کی غلطی دوسر نے شخص کی عقل سے، اور ایک زمانہ کی عقلوں کی غلطی دوسر نے زمانہ کی عقلوں سے سیجے ہوجاتی ہے؛ مگر جب کہ ملم، یا یفین، یا ایمان کا مدار عقل پر نہ رکھا جائے، اُس (علم، یا یفین یا ایمان) کا حاصل ہونا، کسی زمانہ اور کسی وقت میں بھی ممکن نہیں" (۲)۔

<sup>-----</sup>(۱)امام نا نوتو گُ ،تقر مردل پذیر ،ص:۱۷۳-۱۷۸

<sup>(</sup>۲)علی گڑھ میگزین نمبر،خصوصی شارہ ۱۹۵۵ء،ص:۴۴۸\_

اسی عقدے کوحل کرتے ہوئے حضرت نا نوتوی ؓ نے سر سید کے مذکورہ فکری التباس کودور فر مایا ہے:

''کسی عقل میں بیبات نہیں کہ نیک وبد کا فرق الیی طرح دریافت کرلے، کہآلیس کا فرقِ مراتب اور مقدارِ تفاوت بطورِ فدکور دریافت کرسکے''۔ سرمان میں میں میں میں میں ایک تعدید کی میں میں میں میں میں ہے۔

کہ فلاں چیز میں خرابی ہے، تو کتنی ہے، اور فلاں چیز میں اچھائی ہے، تو کس نسبت سے ہے۔ اِس کے لیے عقلِ صاف، روح پاک، غبارِ خواہش سے محفوظ اور خدائے تعالی سے مربوط کامل العقل جا ہیے، نہ کہ مریض اور ذہن میں بسے ہوئے اپنے خیالات کی طرف مائل عقل وطبیعت کی رغبت ونفرت (۱)۔

<sup>(</sup>۱) دیکھیے علی گڑھ میگزین نمبر خصوصی شارہ ۱۹۵۵ء میں: ۱۲۵-۱۳۷؛ ۲۱۱-تا-۲۱۸

# نوال باب: الامام محمر قاسم نانوتو ی کامنهج استدالال

فکری مباحث ذکر کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے، کہ حضرت کی تحریروں سے منبج استدلال پر روشنی ڈالی جائے۔عقل و حکمت کے امام، دلائل کی حیثیت پر گفتگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" تمام معلومات کے لیے خالقِ کُن فیکون 'نے ایک ہی ذہن بنایا ہے، جس کوکوئی" عقل' کہتا ہے، کوئی" قوت علمی 'نام رکھتا ہے'۔
" عقل کا کام ایجادِ معلومات نہیں، اِخبارِ معلومات ہے'(۱)۔
" ذہن موجد نہیں، مخبر ہے'(۲)۔
" عقل بنسبت اپنی معلومات واقعید کے مخبر ہے، نشی نہیں' (۳)۔
" عقل بنسبت اپنی معلومات واقعید کے مخبر ہے، نشی نہیں' (۳)۔

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوی، تقر**مر دل پذیر**یس:۳۵۳\_

<sup>(</sup>۲)ایضاً من ۳۲۵\_

<sup>(</sup>٣) امام نا نوتوي ،آب حيات ،ص: ٢١ اـ

''عقل توایک آلۂ تمییز حق وباطل ہے۔بدوں اِس کے کہاُس سے کوئی کام لے،کام نہیں دیتی''۔

'' دلائل کے وسلے سے دل میں کچھ پیدانہیں ہوتا، وہ بات دل نشیں اور واضح ہوجاتی ہے۔ اور شاید اسی لیے کہا کرتے ہیں کہ فلانی بات واضح ہوگئ''(۱)۔

''اکثر اختلاف دلائل ہی سے پیدا ہوتے ہیں، اور وجہ اِس کی بیہ ہے کہ دلائل سے مطلب تک پہو نچنا ہر کسی کونہیں آتا''(۲)۔

''دلیلِ دعوی ایسی چاہیے،جس میں خلاف دعوی کے کسی احتمال کی گنجائش نہ ہؤ'(۳)۔

''مضامین دلنشیں کے بعد دلائل کی مخالفت قابلِ اعتبار نہیں'''')، یعن''جو بات بے دلیل عقلِ غالب کے نز دیک مسلّم ہوتی ہے، جیسے دو دونی چار، اُس بات بھی ہوتی ہے، جیسے دو دونی چار، اُس کے خلاف پر سودلیلیں بھی ہوتی ہیں، تو اُس پر ورنہیں ہوسکتیں'(۵)۔ اسے''علم ضروری'' کہتے ہیں، اِس کی سات قسمیں ہیں (۲)؛ لیکن جس جدید اسلوب میں حضرت ؓ نے اِس کا استعال فرمایا ہے، وہ اپنی نظیر آپ ہے''۔

### عقل کی بات:

(۱)''انسان کوجس چیز کی محبت ہوتی ہے، اُسی کی اُسلوبی اور درستی کا اُسے فکر ہوتا ہے، اُسی کے نیک وبدکی تمیز کی اُس کوضر ورت رہتی ہے، اور اُس باب

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتو کُّ ،آب حیات ،ص:۱۲۹–۱۳۰

<sup>(</sup>۲) ایضاً من: ۱۲۸ \_\_\_\_\_\_ (۳) ایضاً من: ۲۰۰ \_ ۲۰۰ \_

<sup>(</sup>۲) امام نانوتوگُ،تقر**مردل پذیر**،ص:۲۲۲\_

<sup>(</sup>٨)ايضاً ،ص: ٣١\_

<sup>(9)</sup> دیکھیے :عبدالعزیزالفر ہاری،**نبراس**،(الہند: مکتبہاشر فیہ،دیو بند،د.ط،د.ت)،ص: ۲۷-۹۷\_

میں عقل کی طرف رجوع کرتا ہے۔اوراُس فن میں اُس کو اِتناعبور ہوجا تا ہے، (کہ) دوسرے (فن) میں نہیں ہوتا، اور دوسروں کو بھی (اُس کے فن نف میں نہیں ہوتا۔ دین کی محبت والوں کو دین میں اور دنیا کی محبت والوں کو دین میں اور دنیا کی محبت والوں کو دین میں اور دنیا کی محبت والوں کو دین میں ،'۔

(۲) دوسری پیر کم عقل کی طرف وہ رجوع کرتا ہے، جواور خیالات کو خیال میں نہیں لاتا۔

سوجس شخص میں بید دونوں باتیں پوری ہوں گی، دہ توٹھ کانے کی بات کہے گا؛ ورنہ اندھوں کی طرح بھی کنویں میں، بھی کھائی میں ہر دم گرتا رہے گا۔سو ایسےلوگ دنیامیں چراغ لے کرڈھونڈیے، تونہیں ملتے''(۱)۔

#### عقل کی حیثیت:

روح کے ساتھ ربط اور نسبت ملحوظ رکھتے ہوئے عقل کی حیثیت بھی وزیر ومشیر کی ہے روح کے لیے؛ کیوں کہ قوتِ عمل کے ذریعہ عقل کے حکم سے صادر ہونے والے اعمال سے اصل نفع روح کا ہے۔ اورا گرخوا ہش کے غلبے کے نتیجہ میں قوتِ عمل عقل کے خلاف عمل کرنے لگے، تو اُس کا نقصان بھی روح کو ہوتا ہے۔ عقل اور قوتِ عمل کے اِس باہمی ربط کے نتیجہ میں ظاہر ہونے والا اثر در حقیقت روح کی مضرت و منفعت ہے (۲)۔ باہمی ربط کے نتیجہ میں ظاہر ہونے والا اثر در حقیقت روح کی مضرت و منفعت ہے (۲)۔ تو حبیدا و رنبوت برگفتگو:

ہ تو حید کے ثبوت کے لیے دلیلِ تما نع جو دوسر ہے متکلموں مفکروں نے ذکر کی ہے، اُسے حضرت ؓ نے بھی ذکر کیا ہے؛ کیکن ساتھ ہی ایک دوسری دلیل سرِ منشا کے اصول پر مشتمل بھی ذکر فر مائی ہے۔ پہلی دلیل کی طرح یہ بھی بر ہانِ قطعی ہے۔ دوسری خصوصیت، اِس کی بیہ ہے کہ بیا ہالِ سائنس کے مذاق پر ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) امام نانوتو یُّ بَق**ر مردل پذیر**ین ۱۹۱-۱۹۲ (۲) ایضاً (۳) دیکھیے: ایضاً: ، ص: ۵۰-۷۰ \_

اسی طرز پرنبوت کا بیان ہے، یعنی جس طرح موجو دِاصلی کے باب میں سِر منشا کا اصول نہ سی طرز پرنبوت کا بیان ہے، عین اسی سیجھنے کی وجہ سے تو حیداوراً س سے متعلق تمام عقائد میں فتورلات ہوجانالازم ہے، عین اسی طرح عمل کا سرِّ منشا کا سمجھنا بھی لازم ہے، یعنی بیدکہ:

ہر ہم ہم کے لیے پہلے علم ہوتا ہے، جواُس عمل کا محرک ہوتا ہے۔علم اور عقیدہ میں غلطی ہوجانے سے عمل بے کل ہوجا تا ہے۔وہ علم بمنزلہ اصل کے ہوتا ہے اور عمل اُس علم کوعادۃ ًلازم ہوتا ہے۔

کی برے مل کی وہ شم، جس کی برائی خارجی ہو، اصل پر غالب ہوتی ہے (''۔
اس صحیح معیار کو پیش کر کے اس کا تجزیہ فرمایا ہے، پھر کسی شخص کو کامل العقل خدا
رسیدہ باور کرنے اور اسے نبی تسلیم کرنے میں اور اپنے عقائد واحکام کواس کی طرف
منسوب کرنے کے باب میں اہل مذا ہب کے دلائل پر گفتگو کرتے ہوئے اہل باطل کا
اپنے پیشواؤں کے متعلق خدا کے ساتھ مربوط جاننے کا جوعقیدہ ہے، اُس عقیدہ کی
نوعیت استدلال کے متعلق فرماتے ہیں:

''اگراِسی کانام استدلال ہے، تو دیوانے بھی بے دلیل بات نہیں کہتے''۔ عیسائیوں نے حضرت عیشی کے خدا کے بیٹا ہونے پر جو دلائل دیے، اُن کا ذکر کرکے فرماتے ہیں:

''اِن دلائل کودیکھیے اورا یسے بڑے مطلب کا ثابت کرنا دیکھیے! عاقل کے نزدیک اِن دلائل سے پہاڑ کیا، آسان کا تنکے پراٹھانا ہے''(۲)۔ ﴿ رسالت کے باب میں، اصولی طور پر اہلِ مذاہب کے عقائد کا جائز ہ لینے، ین دکون ایران کا بدیل کہنر والوں کر دائل کا تحزیف اِن کر لیوں جو نتیجہ ظاہر

اور بندہ کوخدا، یا خدا کا بیٹا کہنے والوں کے دلائل کا تجزیہ فرمانے کے بعد، جونتیجہ ظاہر ہوا۔اس کانمونہ ملا حظہ فرمایئے:

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتو گَ ب**قر مردل پذمر** بص: ۱۸۱\_ (۲) ایضاً بص: ۱۹۸\_

''ہنود کے اقوال بہ نسبت سری رام اور کنہیا جی وغیرہ کے کہ:''خدا ہی ہیں''،
اور یہود ونصاری کاعقیدہ حضرت عیسی اور حضرت عزیر کے حق میں کہ:''وہ خدا کے بیٹے ہیں''،اور عرب کے مشرکوں کی بیہ بات کہ: فرشتے خدا کی بیٹیاں ہیں''؛

یسب کے سب غلط نکلے۔اور یہود اور نصاری وغیرہ کے طریقے سے مطلب یسب کے سب غلط نکلے۔اور یہود اور نصاری وغیرہ کے طریقے سے مطلب تک پہو نچنے کی امید نہ رہی'؛ کیوں کہ بسم اللہ ہی غلط ہے، آگے کیا ہوگا؟ پھراگر فرض کرو کہ بیلوگ (سری رام اور کنہیا جی، حضرت عیسی ،حضرت عزیر اور فرشتے) بندگانِ خدا رسیدہ ہی میں سے تھے، پر اُن کے معتقدوں نے کسی وجہ سے غلطی بندگانِ خدا رسیدہ ہی میں سے تھے، پر اُن کے معتقدوں نے کسی وجہ سے غلطی کمائی، اور اُن کو پچھاور کہنے گئے، تب بھی اِن مذا ہب پر اظمینان نہ رہا۔اور (اِن کے ) علماء کی فہم ودانش اور حفظ ودیا نت کا حال معلوم ہوگیا، (کہ ) اصل کو جب ایسا درست کررکھا ہے، تو فرع میں کیا کیا پچھنہ کیا ہوگا؟

عقائد میں تو فقط بمجھ ہی لینا ہے اور کچھ د شواری نہیں۔ فروع میں عمل کا کا م ہے۔ پس اگر بنائے فساد ہے دیانتی ہے، تو یہاں (فروع اور اعمال میں) بدرجہ اولی ہوگی۔ اور اگر غلط فہی ہے، تو رہا طلی خود بڑی خوف ناک ہے؛ بدرجہ اولی ہوگی۔ اور اگر غلط فہی ہے، تو (یہ غلطی خود بڑی خوف ناک ہے؛ کیوں کہ) جہاں نفس جان چراتا ہے، وہاں (عقل بھی نفس ہی کے ساتھ چل برٹی ہے، بس) بڑے کا ملوں کی عقل ٹھکا نے رہتی ہے، ایسے ویسوں کی عقل وہاں دھکے کھاتی ہے؛ (اس لیے) جو (لوگ) ایسی موٹی باتوں میں۔ جن میں عوام بھی تامل نہیں کرتے۔ بہکتے ہیں، (کہ بندگانِ خدا کو' خدا' سمجھ بیٹے ہیں، ویس بیں، تو) اسرار، احکام (میں) اور اعمال کے فرقِ مراتب میں۔ جو بڑی باریک باتیں ہیں، علماء سمجھیں تو سمجھیں اور کوئی سمجھ نہیں سکتا؛ کیوں کرنہ بہکے ہوں باتیں ہیں، علماء شمجھیں تو سمجھیں اور کوئی سمجھ نہیں سکتا؛ کیوں کرنہ بہکے ہوں احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی الے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرقِ مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرق مراتب)، اور پچھ ہے بھی، توابیا کی خوائی سے کھی ہوں احکام کا پیتہ ہی نہیں، (کوائی اللے فرق مراتب)، اور پھی ہے بھی ، توابیا کی خوائی کی کو اس کیکھیں۔

ہے کہ کہانہیں جاتا۔ پر اِن اوراق میں نہاس کے بیان کی گنجائش ہے، اور نہ یہاں اُس کا موقع۔ اور ہم نے مانا کہ باقی دین کے احکام سب درست ہی ہیں، تب بھی یفطی (اصل عقیدہ کے متعلق) ایک طرف، اور سارے دین کا درست ہونا ایک طرف، ()۔

استدلالی منج کے بیہ چندنمونے پیش کیے گئے،اس غرض سے کہ بیہ معلوم ہوجائے کہ جد بید مسائل کاحل برا ہین قطعیہ کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔اوراس کے لیے بھی تو قدیم سے چلے آرہے سلیم شدہ اصول کاتحلیلی ، تجزیاتی ،اختباری عمل کے ذریعہ مشاہداتی اور تجرباتی شوت پیش فر مایا ہے۔ بھی فدکورہ طریقہ کار کے ذریعہ خوداصول وضع فر مائے ہیں ،بھی محاور ہے اوراصطلاحات مقرر فر ماکر نہایت سادہ اسلوب میں اُن ( ثابت شدہ اصولوں ) کے اطلاقات دکھائے ہیں۔بطور مثال ایک اصول پیش خدمت ہے: اصولی ن

''دلیل کی نفی سے مدلول کی نفی نہیں لازم آتی؛ (اس لیے کہ مدلول کسی اور دلیل سے بھی ثابت ہوسکتا ہے )؛ کیوں کہ دلیل ملزوم ہے اور مدلول لازم،اور نفی ملز وم ستاز منہیں ہے ففی لازم کؤ'(۲)۔

اس اصول کا اُثبات روز مرہ کے محسوساتی امور پر مدارر کھ کر حکیم الامت حضرت مولا ناتھانو گئے نے بھی فرمایا ہے، اور دفاع شریعت کے باب میں اس سے بہت کا م لیا ہے؛ لیکن امام نا نو تو گئے نے ''لزوم ماہیت' کے اصول کا اجرا فرماتے وقت مذکورہ اصول کی حدود متعین فرماتے اصول پر پھونچا دی۔ ملاحظہ ہو مذکورہ اصول کی حدود متعین فرماتے ہوئے ارشاد ہے:

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتو کُّ ،تقر**ر دل پذیر**ی<sup>ص</sup>: ۲۰۸ - ۲۰۹ ـ

<sup>(</sup>۲) دیکھیے: حضرت تھانوگُ،الا**نتا ہات المفید ۃ**،انتاہ چہارم تعلق قرآن ہ<sup>ص. ۲</sup>۳۳۔

''دلیل کی نفی سے مدلول کی نفی نہیں لازم آتی'' سے استدلال:''دلیلِ انی'' کے طرز پر ہے، جس میں کہ لازم واثر میں عموم کا بیا حتمال ہوتا ہے، کہ وہ لازم کسی اور شک کا ملزوم، یا وہ اثر کسی اور موثر کا بھی ہوسکتا ہے؛ لیکن جب بیٹا بت ہوجائے کہ یہ''لازم'' ملزم ذاتی ہے، تواب یہ''دلیل انی'' نہ رہ کر'' بر ہانِ لمی'' بن جائے گا۔ حضرت کے پہال استنباطی رنگ میں بیوضِعِ اصول نہایت جیران کن ہے۔ حکمتِ قاسمی اُس وقت بہال استنباطی رنگ میں بیوضِعِ اصول نہایت جیران کن ہے۔ حکمتِ قاسمی اُس وقت ایسی اُس وقت ایسی اُس وقت بہال استنباطی رنگ میں بیوضِعِ جاتی ہے، جب اِس بر ہانِ لمی کی اطلاقی شکل رونما ہوتی ہے۔ اِس اس مول سے جن مغالطوں کا از الدفر مایا گیا ہے اور جومسائل مدل فر مائے گئے ہیں، اُس اُس میں دلائل کا لطف اٹھانے کے لیے ملاحظہ ہو: (قبلہ نما ہوس : ۱۵۵–۱۲۸؛ تقریر دل یہ بیزیر ہیں۔ ایک کا لطف اٹھانے کے لیے ملاحظہ ہو: (قبلہ نما ہوس : ۱۵۵–۱۲۸؛ تقریر دل

حضرت کا پیطریقۂ استدلال، جسے حکمتِ قاسم کہیے، یا فلسفہ نام رکھے، آپ کو بیہ سن کر حیرت ہوگی کہ اسی طریقۂ کارکو Continental کے نام سے Philosophy اور Logical Positivism نیز استوار کردیا گیا ہے۔ منطق، پھرسے زندہ کر کے عہد جدید کے علمی رجحان کو اِن ہی پر استوار کردیا گیا ہے۔ منطق، فلسفہ اور علم انتفس کے اصولوں کو معیار تسلیم کیا گیا ہے، اور استدلال کے صحت وسقم کی بنیا دان ہی پر رکھی گئی ہے (۱)۔ ان اصولوں کا لحاظ و خیال حضرت کے یہاں نہایت دوام واستحکام، قوت اور مضبوطی کے ساتھ ہے۔

ہے حضرت کے یہاں اِ ثباتِ مدعائے لیے صرف دلائل فراہم کرنے پر اکتفا نہیں کیا گیا ہے؛ بلکہ اُس کے خلاف جو بھی ممکنہ اور محتمل شبہ کی گنجائش ہوسکتی ہے، اُس کا از الہ بھی کردینا ضروری سمجھا گیا ہے۔ایک مثال پیش خدمت ہے:

<sup>(</sup>۱) تفصیلات سے آگاہی حاصل کرنے کے لیے ملاحظہ فرمائیے: 19th کی حاصل کرنے کے لیے ملاحظہ فرمائیے: 19th کی ویب سائٹ پر 19th 20th century phylosophyور20th century

اجزائے غیر منقسمہ جسے'' ہگ بوسون'' بھی کہا جاسکتا ہے کہ مسکلہ کے اِ ثبات کے دلائل نہایت وضاحت کے ساتھ ذکر کرنے اور عقلی ،سائنسی ، ہندسی تمام پہلوؤں پرسیر حاصل گفتگو کرنے کے بعد فرماتے ہیں :

''احکام ہندی مثل احکام گر"ات، مکعبات، مخر وطات وغیرہ مجسمات اور احکام ہندی مثل احکام کر"ات، مکعبات، مخر وطات وغیرہ مجسمات اور احکام دوائر ومثلثات ومر بعات وغیرہ مسطحات؛ سب اِسی اتصالِ بعدی تک رہنتے ہیں، اجزائے غیر منقسمہ (اجزائے لا پیجزی) کو لیے دلائلِ ہندی کے وسلے سے اجزائے غیر منقسمہ (اجزائے لا پیجزی) کو باطل سمجھنا 'ایسا ہے، جسیا بوسیلہ کرارتِ خارجی، پانی کی برودتِ ذاتی کو باطل سمجھنا'(۱)۔

یعنی محض سائنس، جیومیٹری اور ریاضی کے رعب سے مذکورہ مسلہ کو ہا طل قرار نہیں دیا جاسکتا، اور نہ ایٹم کو مزید جھوٹے ذرات میں توڑ لینے سے یہ مجھا جاسکتا ہے کہ اجزائے غیر منقسمہ کا''غیر منقسمہ'' ہونا باطل ہو گیا'اس لیے کہ ہم نے اُنہیں توڑ دیا۔ وجہ یہ کہ ذی اجسام اور مجسمات، خواہ وہ ایٹم ہوں، یا مالیکیول، یہ سب اتصالِ بعدی کے حدود کے اندر ہیں، اور اجزائے غیر منقسمہ (اجزائے لا یتجزی) کی حقیقت بعدی کے حدود کے اندر ہیں، اور اجزائے غیر مسلہ کی اہمیت کیا ہے، اِس کا اندازہ کرنے کے لیے'' تقریر دل پذیر' کا مطالعہ کرنا چا ہے '')۔

(۱) الا مام محمد قاسم النانوتوئ اگر کسی شی کو ثابت کرنا چاہتے ہیں، تو دلائل سے اُس کا ثبوت فراہم کرنے کے ساتھ، اُس کے خلاف جتنے احتمالات ہو سکتے ہیں، اُن میں سے ہرا حتمال کا دلیل سے باطل ہونا، یا مشتبہ ہونا، یا بے دلیل ہونا، (جس درجہ کی جوبات ہو، اُس حیثیت سے ) دکھلا دینا ضروری جانتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی بق**ر مردل پذیر**یش: ۳۵۷–۳۵۸\_

<sup>(</sup>٢)ملاحظه مو:اليضاً مص:٣٥٩ – تا – ٣٦٨ – ٢٠١ ـ

(۲) اورا گرکسی شی کو باطل کرنا ہوتا ہے، تو اُس کے موجود ہونے اور ثابت ہوسکنے کے جتنے احتمالات ہوسکتے ہیں، اُن میں سے ہراحتمال کا دلیل سے باطل ہونا، خلاف دلیل ہونا، یامنع اور نقض 'طلب الدلیل علی مقدمة معینة ویسمی منا قصنة و نقصہ تفصیلیاً "(۱). کا پہلور کھنے کی حیثیت دکھلانا بھی ضروری خیال فرماتے ہیں۔ اور در حقیقت صحیح عقلی علمی اور فطری طریقہ یہی ہے۔

(۳) بحث یر اِستدلال کے لیے ثنی کی اصل اور بنیا دیے گفتگو کرتے ہیں اور غلطی کا منشا اور وجہ کیا ہوئی، اُس کی نشاند ہی بھی فر ماتے ہیں۔مثلاً بعض مفکروں، محققوں، مذہب کےنمائندوں اور حکماء کے مقلدوں سے اِستدلال کے مراحل میں ہے کسی ایک موقع پر ایک غلطی واقع ہوگئی ، پھر وہی غلطی چل پڑی۔اور وہ بحث چوں کہ فلسفہ (مثلاً:مبیذی) میں بلار دونقذ کے اور بلا اِس کے کہ اِبہام کو دور کیا جائے اور مسّلہ کی صحیح نوعیت واضح کی جائے؛ بڑھائی جاتی ہے؛ اس لیے یہ مجھ لیا گیا کہ اندازے رمبنی مثاکین یا اشراقیین کے خیالی نظریے کی اب تک آبیاری ہوتی چلی آرہی ہے،اوریہی بے تحقیق بات اہلِ حق کے بھی خیال اور عقیدہ میں پیوست ہے۔ الا مام محمد قاسم نا نوتو کُ کی تحریروں میں اِس قسم کی بحثیں نہایت منقح ہوکرآئی ہیں۔اِس کی ایک مثال فلاسفہ مشا کین کے بیہاں'' مکان'' کی ماہیت،''بُعدِ مجردُ' اور''خلا'' کی بحث ہے۔ اِس مسئلے کی تحقیق حضرت نا نوتو گئے کے یہاں شرح وبسط کے ساتھ مکمل اور مرل طور پرملتی ہے۔مکانِ اجسام کی ماہیت کیا ہے؟ اورخلا کا وجود ہے یانہیں؟ بُعد مجرد کاتسلیم کرنا ضروری ہے مانہیں؟ اگر ہے، توجولوگ تسلیم نہیں کرتے، اُن کے اِ نکار کی وجہ کیا ہے؟ اِس پر نہایت روشن دلائل کے ساتھ گفتگو فرمائی گئی ہے۔اور یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ احوالِ حاضرہ میں جومسائل سائنس،علوم جدیدہ،یا جدید تو اعد تدن کے

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حفرت تفانو<sup>ي</sup> ت**اخيص الشريفية ' ، تل**خيصات عشر ، ص: ۱۶ ـ

حوالے سے موضوع بنا کرزیر بحث لائے گئے ہیں،اوراُن میں عقلی مغالطہ کی آڑ میں شریعت سے مزاحمت کی گئی ہے، حضرت کے یہاں ایسے ہی تمام اہم مسائل کی حقیقت واشگاف کی گئی ہے۔

اخلاقی اصول:

اشیاء کے طبعی خواص اوراُن سے وابسۃ افعال میں پائے جانے والے حسن وقبی اوچھائی اور برائی کی تمیز کے باب میں جو گفتگو حضرتؓ کے یہاں ہے، وہ بینتھم کی ''افادیت پیندی' (Utility) میں کہاں مل سکتی ہے؟ ذرااِس اِ قتباس پرغور فرما ہے:

''دبعض ابنائے جنس کا قول کہ انسان کوا پی عقل کی اتباع کافی ہے، کیادین کیا منہ ہہ؟ گواِس وجہ (سے) معقول سانظر آیا کہ آخر عاقلوں کی اتباع بھی عقل کی اتباع ہی عقل کی اتباع ہی عقل کی اتباع ہی اور سے میں آیا کہ ہر کسی کوا عمال کے حسن وقبح کی تفصیل کے دریا فت کرنے میں اپنی عقل کی پیروی کرنی بھی ایک قسم کی بے عقلی ہے؛ کیوں کہ عقل کا کہنا میں اپنی عقل کی پیروی کرنی بھی ایک قسم کی بے عقلی ہے؛ کیوں کہ عقل کا کہنا جب قابل سلیم ہے کہ اُس کوا پی معلومات میں ایسا اظمینان ہو، کہ جیسے ہم کو، تم کو دو دو فی چار اور چار کے جفت ہونے اور تین کے طاق ہونے میں یقین کو دو دو فی چار اور جارا ہے ہی خود تر دد ہو، تو اُس کے کے کا کیا اِعتبار؟ اور فام ہر ہے کہ دربا ہب دریا فت کرنے حسن وقبح اعمال وافعال؛ بلکہ عقائد اور نقسیل اخلاق کی معقل کے چراغ گل ہیں'(۱)۔

در حقیقت بیعقل کے باب میں مغرب کے اُس خیال کار دہے، جس کو ہندوستان میں ۱۹رویں صدی میں اختیار کیا گیا تھا۔ ملاحظہ ہوا قتباس ذیل:

" پھر میں نے خیال کیا کہ علل پر غلطی سے محفوظ رشنے کا کیوں کریفین ہو۔ میں نے اقرار کیا کہ حقیقت میں اس پریفین نہیں ہوسکتا 'مگر جب عقل

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوگٌ،تقرمړول پذمړ،ص:۱۷۳–۱۷۴

ہمیشہ کام میں لائی جاتی ہے، تو ایک شخص کی عقل کی غلطی دوسر ہے شخص کی عقل سے، اورایک زمانہ کی عقل سے، اورایک زمانہ کی عقلوں سے شخص می عقل سے؛ مگر جب کے علم، یا یقین، یا ایمان کا مدار عقل پر ندر کھا جائے، اُس (علم، یا یقین، یا ایمان) کا حاصل ہوناکسی زمانہ اور کسی وقت میں بھی ممکن نہیں'(ا)۔ اسی عقد سرکوحل کر نے کے لیے معال کی شناخہ میں اور اس کا اصول ذکر کر

اِسی عقدے کوحل کرنے کے لیے معیار کی شناخت اوراس کا اصول ذکر کرتے ہونے فرمایا:

''کسی عقل میں بیربات نہیں کہ نیک وبد کا فرق الیی طرح دریافت کر لے،
کہ آپس کا فرقِ مراتب اور مقدارِ تفاوت بطورِ فدکور دریافت کر سکے''، کہ فلاں
چیز میں خرابی ہے، تو کتنی ہے، اور فلاں چیز میں اچھائی ہے، تو کس نسبت سے
ہے۔ اِس کے لیے عقلِ صاف، روح پاک کا حامل، غبارِ خواہش سے محفوظ اور
خدائے تعالی سے مربوط کامل العقل کی رغبت ونفرت جا ہیے، نہ کہ مریض اور
غبارِ خواہش میں آلود طبیعت کی رغبت ونفرت (۲)۔

ہندوستان میں بیطرز فکر مغرب سے برآ مدکیا گیا تھا۔ستر ہویں صدی کے انگریز مفکر ہابس (۱۵۸۸ء ۱۹۲۷ء) کا ذکر ماقبل میں آچکا ہے، اُس نے سائنس، انسان اور کا ئنات کے تصورات کو یکجا کیا تھا اور موجودہ معاشر تی نظام کوتو ڈکر اُسے پھر سے فطری کیفیت کے لحاظ سے جوڈ کر معاشرہ کواز سرنو تر تیب دینے کی کوشش کی تھی۔ اِس فطری کیفیت کے لحاظ سے جوڈ کر معاشرہ کواز سرنو تر تیب دینے کی کوشش کی تھی۔ اِس بنیاد پر اُس کا نظریۂ اخلاقیات میتھا کہ:''جو پچھانسان کی پیندیا خواہش ہو، اُس کووہ خیر کہتا ہے اور جو پچھائس کی ناپیندیدگی کا باعث ہو، اُسے وہ شرسے تعبیر کرتا ہے'۔ بعد میں فرانسیسی مفکر'' روسو (۱۲ کا اءر تا ۲ کے اء) نے ہابس کی پیروی کی''(۳)۔

<sup>(</sup>۱) سرسیداحد خان، بحواله ع**لی گر ه میکزین نمبر ,خصوصی شاره ۱۹۵**۵ء،ص ۴۴۰\_

<sup>(</sup>۲) دیگھیے: امام نا نوتوی تقرمرول پذیریش:۱۳۶/۱۳۶-۲۱۱-۲۱۸

<sup>(</sup>۳)نظريهٔ فطرت ، ۱۲۳۔

ایک اور انگریز مفکر لاک (۱۹۳۲ء رتا ۴۰ کاء)"کو یقین تھا کہ جس طرح فطرت یا کا ئنات میں ایسے قوانین موجود ہیں، جوگرتی ہوئی چیزوں پر اور اُن کی رفتار پر عائد ہوتے ہیں، اُسی طرح انسانی معاشرے میں ایسے قوانین ہیں، جن کے تحت معاشرہ قائم رہتا ہے"(ا)۔ معاشرتی قوانین کا"علم حاصل کرنے کے لیے فطری، یا تجربی طریقہ ہی صحیح طریقہ ہے اور کوئی عقلی ما بعد الطبیعاتی طریقہ ہیں ہے"(۲)۔

إن مفكرول كا أسلوب ريجى حضرت نے جواب ديا ہے:

''عالم ظاہر کی پانچ قسمیں ہیں: مصرات، مسموعات، مشمومات، ندوقات، ملموسات، یعنی (تمام محسوسات) جو اِن پانچ حواس (آنکھ، کان، ناک، زبان اور جلد) سے معلوم ہوتے ہیں اور پانچ کی پانچوں قسموں میں بھلے، برے کا فرق ہے۔صورت، شکل، آواز، ذائعے وغیرہ میں سے اگر ایک اچھی ہے، تو دوسری بری، پھر کیا معنی کہ اعمال میں حسن وقتح کا فرق نہ ہو؟''۔ خواصِ اشیاء کے اِس محسوساتی اور طبعیاتی اصول سے بھی:

''اعمالِ ظاہر؛ بلکہ اخلاقِ باطن کے حسن وقبح کا فرق اور خیر وشر کا معیار متعین ہے،اور ہر ممل کسی نہ کسی مرتبے کا حسن وقبح رکھتا ہے''(۳)۔

اِستدلال کی مذکورہ بالاخوبیاں حضرتؓ کے یہاں محسوسات اور عقلیات؛ دونوں شعبوں میں کیساں طور پر موجود ہیں۔ جہاں ایک طرف مسکلہ ثابت کرتے وقت بر ہانی، عقلی دلائل پر بنیاد قائم کرتے ہیں، تو وہیں بر ہان ہی کے اصولِ ستہ، یعنی ''اولیات، فطریات، حدسیات، مشاہدات، تج بیات اور متواترات' بھی بروئے کار

<sup>(</sup>۱)نظرية فطرت ، ١٦٢٠ ـ

<sup>(</sup>۲)ایضاً من:۱۶۳\_

<sup>(</sup>٣)ايضاً،ص:٢٧١\_

لاتے ہیں۔ جدلی وخطابی دلائل کا استعال عموماً نہیں کرتے؛ کین جب بھی کرتے ہیں، تو مسئلہ کی صرف تائید اور توضیح کے لیے، نہ کہ مدارِ استدلال کے طور پر۔ دوسری طرف سائنس کے مسلمہ اصولوں سے تائید حاصل کرتے ہیں، ساتھ ہی اُن کے اِطلاق کے ساتھ اُن پر تنقید، اُن کی تنقیح بھی کرتے جاتے ہیں۔ ریاضی کے اصول مسلمات میں شامل ہیں، اُن سے استشہاد واستدلال کرتے ہیں۔ زمان ومکان اور خلاکی گفتگو میں شامل ہیں، اُن سے استشہاد واستدلال کرتے ہیں۔ زمان ومکان اور خلاکی گفتگو آئی طائن نے جس مرحلے پر لاکر چھوڑی ہے، حضرت کے پہاں وہ بحث کچھ مزید کھری ہوئی، نتیجہ خیز، اضافہ اور اصلاح کے ساتھ ملے گی۔ یہی حال انفجار عظیم کا ہے۔

#### مسائل ودلائل، قديم وجديد:

یامرافوظ رکھنے کے قابل ہے کہ بات خواہ سائنس کے محسوساتی و مشاہداتی امور کے حوالے سے ہو، جن کا تعلق اشیا کے طبعی خواص سے ہے، اور خواہ فلسفہ اور ذہن وعقل سے وابستہ امور سے متعلق ہو؛ دونوں سے نتائج عقلی ہی حاصل ہوتے ہیں؛ اِس لیے کہ دونوں پہلو اِ درا کات اور عقلی استدلالات سے متعلق ہوا کرتے ہیں؛ بلکہ ایک حد پر جا کر میابل سائنس بھی یہی کہتے ہیں۔ مثلاً: 'دکشش ثقل کیوں کر کام کرتی ہے اور مختلف رنگ کیوں کر جداگا نہ طور پر شیشے کے منثور مثلثی (Prism) سے شعاعیں اور مختلف رنگ کیوں کر جداگا نہ طور پر شیشے کے منثور مثلثی (عنامیں کھیکتے ہیں؟

نیوٹن کا کہناتھا کہ:''یہ فلسفہ کے مسائل ہیں، جن پولسفی لوگ ہی غور کرسکتے ہیں'۔ نیوٹن کی تحقیق صرف کا ئنات کے ایسے اصولوں پررک جاتی ہے، جن میں کشش ثقل کا ظاہر ہونا اور منثور مثلثی (Prism) سے رنگوں کا بکھر جا ناعلم ریاضی کی روسے ظاہر ہو''()۔

<sup>(</sup>۱) سرسیداور حالی کانظریهٔ فطرت ۱۲۵

بات صرف نیوٹن کے اعتراف تک ہی نہیں رہتی؛ بلکہ سائنسی دریافتوں کے حوالے سے سائنس داں لاک کے خیال میں:

'' فطرت کی شیخ خصلت عقل سے ظاہر ہوتی ہے اور وہ قانون عقل کا ہے، جوہمیں سکھا تا ہے کہ کوئی انسان عقل کا ساتھ نہ چھوڑ ہے''۔

نتائج کے عقلی ہونے کی وجہ یہ ہے کہ: جس چیز کوسائنس کا اِختباری طریقۂ کارکہا جاتا ہے، مشاہدہ اُس پورے عمل کا پہلا قدم ہوتا ہے، جس کے تحت موجودات کی سائنسی، تجرباتی، اختباری تحقیق و تفتیش، تحلیل و تجرّ کی کر کے نتیجہ اخذ کیا جاتا ہے؛ کیکن یہ نتیجہ عقلی ہوتا ہے۔ پھر اِس مسئلہ پر بحث کرنا اور اِس پر قیاس (Deduce) کر کے بیت یہ بھت ہے کہ زیات پر عکم کو جاری کرنا، اس کے طریقے اور نتائج سب عقلی ہوتے ہیں۔ اس کی ایک مثال حضرت نا نوتو گئے کے حوالہ سے یہ ہے کہ: چاند کی ہیئتِ اصلیہ کا زوال اور وہ بھی لطور اِنشقاق سخت و شوار ہے، کہ اِس و شوار ہونے کی وجہ سے ہی:

در وال اور وہ بھی لطور اِنشقاق سخت و شوار ہوگئے'۔ اور سمجھ گئے کہ چاند کی ہیئتِ اصلیہ کا زوال ناممکن ہے۔ حکماء کے اصول کی وضاحت کرتے ہوئے حضرت نا نوتو گئے کہ چاندگی ہیئتِ

'' مگر چوں کہ اُن کے مطلب کا خلاصہ بیہ ہے کہ ہیتِ کروی سے بوجیہ بساطت بجز حرکتِ متدریرہ بطور اِقتضائے طبیعت صادر نہیں ہوسکتی۔ اور اِنشقاق کے لیے حرکتِ متنقیم کا ہونا ضروری ہے''۔

مسکاری تحقیق تو '' قبلینما'' میں دیکھ لی جائے۔ یہاں بتانا یہ تقصود ہے کہ بیاصولِ موضوعہ (چوں کہ کرہ کی حثیت ایک ہی خط (خط بسیط) سے وجود میں آتی ہے اور ملٹ ، مربع وغیرہ کی طرح بیابیت کی خطوط سے مرکب نہیں ہوتی 'اس لیے بجز حرکتِ متدریہ بطور اِقتضائے طبیعت کسی اور شم کی حرکت ، مثلا: حرکت مستقیمہ وغیرہ صادر نہیں ہوسکتی، اور اِنشقاق کے لیے حرکتِ مستقیم کا ہونا ضروری ہے )، جیسافیڈا غورث کے زمانہ میں ہمی درست ہے؛ لیکن قبل کے زمانہ میں بھی درست ہے؛ لیکن قبل عیسوی دور کے وضع کردہ یونانیوں کے اصول کو اُن کے تبعین نے ، نیز نیوٹن کے قانونِ حرکت کے پہلے اصول کو اُس کے تبعین نے جزئیات میں جاری کرنے میں غلطی کی۔ اوروہ ہے: ''قسر قاسر'' کا اصول ۔ حضرت نا نوتو کی فرماتے ہیں:

''اگر بوجہ قسر قاسر، یعنی زورِ خارجی إنشقاق واقع ہوجائے، تو حکماء کے قول کے مخالف نہ ہوگا۔ سواہلِ إسلام بھی اگر قائل ہیں، تو إنشقاق قسری کے قائل ہیں، إنشقاق طبعی کے قائل نہیں؛ ورنہ اعجاز ہی کیا ہوتا۔ اعجاز خود خرق عادت کو کہتے ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ خالفتِ طبیعت، اول درجہ کی خرقِ عادت ہے، اور پھر مخالفتِ طبیعت ایسی کہ کسی طرح کسی سببِ طبعی پر إنطباق کا إحمال ہی نہیں'(۱)۔

سائنس کی بنیا داورنها دفلسفه ہے: فیاغورث(۱) کا کہناتھا کہ:

<sup>(</sup>۱) امام محمة قاسم نا نوتوي، قبله نما، (الهند: مكتبه دارالعلوم، ديو بند، د.ط ۲۰۱۳ - ۲۰ سـ ۲۳۳ – ۲۳ سـ

<sup>(</sup>۲) فیٹا نفورٹ (۲۹۰-تا-۲۰۷۹ قرانی دیانی دانشور اور ریاضی دال تھا، جس کا یقین تھا کہ کا نئات کی ہڑی پر عدد کی حکمرانی ہے (Number rules on universe) اُس نے بیشتر چیزوں کو عددی قیمتیں دیں اور عددی حکمرانی ہے (شیم کی سردی حکمرانی ہے اپنی تعلیم ، پٹواری (Number rules on universe) (عمارت ، اراضی کا معائنہ ، پیائش ، بنیا د؛ نیز حدود کا تعین کرنے والے لوگوں کے ساتھ رہ کرحاصل کی ۔ یہ وہ ہی اِنجینئر تھے ، جنہوں نے اہرام تعینر کیا تھا۔ یہ لوگ رسی ہے متعلق ایک دائرہ میں مساوی جفت فاصلے ہے ۱۲ رکا تھیں باند سے کا مخصوص خفیہ علم رکھتے تھے۔ جب اِس ڈورکوز مین پر کیل گاڑ کر ۵۔ ۴۰ سار کے ابعاد کی صورت میں کس دیا جاتا ، تب قائمہ ذاویہ بن جایا کرتا تھا۔ اِس کی مدد سے وہ لوگ عمارتوں کا سنگ بنیا وضیح طور پر رکھتے تھے۔ ایک دن فیٹا غورث چھڑی سے پچھوکی رس بیا گاڑ کر 8 ۔ ۴۰ سال اور دوجھوٹے مربعوں کے رقبوں کو جمع کی جائے ، تب وہ ہڑ ہے شاخوں پر بنائے گئے اسلیم مربع کے رقبے کی اور دوجھوٹے مربعوں کے رقبوں کو جمع کی جائے ، تب وہ ہڑ ہے شاخوں پر بنائے گئے اسلیم مربع کے رقبے کی اور دوجھوٹے مربعوں کے در میا نے دیا تھا کہ الزاویہ مثلثوں کے لیے بھی جائے گیا تو بہی تیجہ درست یا یا'' ۔ یہ'' سے مددی سیٹ جیسے (۵۔ ۴۰ سے ۔ اُس نے دیگر قائمۃ الزاویہ مثلثوں کے لیے بھی جائے گیاتو بھی تھے۔ درست یا یا' ۔ یہ' سے در تھا کہ الزاویہ مثلثوں کے لیے بھی جائے گئا تو بھی تھے درست یا یا' ۔ یہ' سے در تو بالے کہ بیا ہے کہ ہو ہیں تیجہ درست یا یا' ۔ یہ' سے در تا کہ کہ کہ اور دوجھوٹے کے اللہ کہ بیاں در (۲۰ میل کے بیاں دور کی تاری اعداد (triples میں میں کورٹ کے کہ کورٹ کے اس کے دیائی اعداد (triples کورٹ کے ثلاثی اعداد کی کورٹ کے در کورٹ کے کہ کہ کورٹ کے کہ کہ کہ کہ کہ کورٹ کے در سے کہ کی دور کورٹ کے تاری کورٹ کے خوالی کورٹ کے کہ کہ کہ کہ کہ کورٹ کے کورٹ کے کہ کورٹ کے خوالی کورٹ کے کہ کورٹ کے کورٹ کے کورٹ کے کہ کورٹ کے کورٹ کے کورٹ کے کہ کورٹ کے کہ کورٹ کے کورٹ کے

''تمام اشیاجوہم دیکھتے ہیں، یا جھوتے ہیں، اعداد کو ظاہر کرتی ہیں۔ کمیت

کے قابلِ شار ہونے کے اِس تصور کے مطابق عالم فطرت کو دیکھا اور جانا
جاسکتا ہے۔ فلکیات میں اجسامِ ساوی کی رفتار، فاصلی مطابقت کی نسبت سے
متعین ہوتی ہے، جس کو بعد میں کروں کی موسیقی کا نام دیا گیا۔ ایسی تمام شکلیں
یا ظاہر سطحیں، جن سے محسوس اجسام پابندیا متعین ہوتے ہیں، کمل علم ہندی کی
اشکال کی نمائندگی کرتی ہیں۔ اور اِن اشکال کے قوانین کو بالآخر اعداد کی نسبت
میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ بیدریا فت کے طبیعی سائنس کی کلیدریاضی میں ہے،
میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ بیدریا فت کے طبیعی سائنس کی کلیدریاضی میں ہے،
میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ بیدریا فت کے طبیعی سائنس کی کلیدریاضی میں ہے،
میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ بیدریا فت کے جبیعی سائنس کی کلیدریاضی میں ہے،
میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ بیدریا فت کے جبید (۱)۔
اور حضرت نا نوتو کی کے زبان وقلم سے اِس بحث کا لطف اُٹھا نے کے لیے ملا حظہ
فر مائیے'' تقریر دل پذیر'' کے اخیر کے بچاسی صفحات۔

عقلی دلائل اورسائنسی استدلال:

عقلی دلائل اور سائنسی طریقهٔ کار کی حدول اور نوعیّتوں کو سمجھ لینا؛ اِس لیے ضروری ہے کہ:

(الف): مادہ،جسم، زمان، مکان، خلا، اِنتہا ولا اِنتہا وجود وعدم، موجود اصلی اور فنائے عالم، حرکت (حرکتِ اول، کا نئات کی اِبتدا) کے مسائل پر گفتگو کرنے کے لیے چوں کہ معادِنِ ثلاثہ، حرکت اور توانائی ہی اہلِ سائنس کا موضوع بحث ہوتے ہیں؛ اِس لیے ایک طرف اگر وہ کا نئات کی بے پایاں وسعت، نا قابلِ تصور فاصلے، وہم وخیال میں نہ آنے والے سحابوں (Nebula) کی جسامت، سورج اور ستاروں

<sup>(</sup>۱) سرسیداور حالی کانظریهٔ فطرت من ۱۲۲۔

کی قد وقامت کو معلوم کرنے کی کوشش کرتے ہیں، اور دوسری طرف ایسے لا إنتہا صغر وجھوٹائی کو بھی دریافت کر لینا چاہتے ہیں، جن کا یہ عالم ہے کہ مثلاً سالمہ (Molecule) ویباہی نا قابلِ تصور حد تک چھوٹا ہے، جبیبا کہ سحابہ نا قابلِ تصور حد تک چھوٹا ہے، جبیبا کہ سحابہ نا قابلِ تصور حد تک بڑا۔ پانی کے ایک قطرے میں اربوں کھر بوں سالمات کا ہونا، پھر اِس سالمہ کے ایک بڑا۔ پانی کے ایک قطرے میں اربوں کھر بوں سالمات کا ہونا، پھر اِس سالمہ کے ایک قطرے میں اربوں کو درات کا پایا جانا، جن کے مابین نسبتاً اندراس سے بھی چھوٹے چھوٹے الیکٹران یابر قی ذرات کا پایا جانا، جن کے مابین نسبتاً ایسی ہی بڑی خلائیں یا فاصلے، جیسے آفاب اورائس کے سیاروں کے مابین۔ پھر سالمہ کے بجائے خود اِتی تنگ اور اِتی فراخ دنیا کے اندر عقل کو بوکھلا دینے والا ایک مسلسل سلسلہ۔ یہ سب چیزیں گومشاہدات سے وابستہ ہیں؛ لیکن اِن سے حاصل ہونے والے نتائے عقلی ہواکرتے ہیں۔

(ب) اہلِ سائنس کے یہاں طریقۂ کاریہ ہے کہ جزئیات کے مشاہدے سے اصول وضع کیاجا تا ہے۔ بجائے قبل تج بی (A Priori) تصورات ہے آگے بڑھنے کے ،نظریۂ حیات کا آلۂ کار،صرف تحلیلیاتی (Analytical) انداز قرار پایا ہے۔ اہلِ فلسفہ وحکمت کے یہاں اُن جکمی امور وقوا عد کو جواصول موضوعہ کا درجہ رکھتے ہیں جن کا جزئیات پر جاری کیا جاتا ہے۔ یہامور،اصول اور علوم،علوم حکمیہ کہلاتے ہیں، جن کا استعمال حضرت نا نوتوی کے یہاں بڑی قوت اور کثرت کے ساتھ ماتا ہے۔ اِن علوم حکمیہ کی حیثیت یہ ہوتی ہے کہ زمانوں،قوموں، فدہبوں اور دریا فتوں کے بد لنے سے حکمیہ کی حیثیت یہ ہوتی ہے کہ زمانوں،قوموں، فدہبوں اور دریا فتوں کے بدلنے سے وہنہیں بدلتے۔

حضرت نا نوتو کُ فر ماتے ہیں:

"بعضے علوم ایسے ہیں کہ اُنہیں یوں نہیں کہہسکتے کہ بیعلوم بھی فلاں زمانے میں پیدا ہوئے ہیں، اُس سے پہلے نہ تھے۔'' مجز وُشقِ قمر کے بیان میں ایسے ہی قطعی اصول کا إطلاق دکھلایا ہے:

''مما لک جنوبی و شالی میں اِس واقعہ کی اِطلاع کا نہ ہونا، اُس کی ہے کیفیت کہ اگر جاڑے کے موسم اور گردوغبار اور ابرو کہسار وغیرہ امور سے قطع نظر بھی تجھے، تو وہاں حالتِ اِنشقاق میں بھی قمراُ تنا ہی نظر آیا ہوگا، جتنا حالتِ اصلی میں، یعنی جبیبا اور شبوں میں ۔ بایں وجہ کہ کرہ ہمیشہ نصف سے کم نظر آیا کرتا ہے۔ اُس شب میں بھی نصف سے کم نظر آیا ہوگا۔ ورنہ (خطِ) مخر وطِ نگاہ کو (کرہُ قمر کے) نصف یا نصف سے زیادہ سے متصل ما نا جائے، تو یہ قاعدہ مسلّمہ غلط ہوجائے کہ خطِ ضلع زاویہ مخر وطہ گر آ ہے۔ کہ خطِ ضلع زاویہ مخر وطہ گر آ ہے۔ کہ خطِ ضلع زاویہ مخر وطہ گر آ ہے۔ کہ خطے سے ورے مماس ہوا کرتا ہے۔'

یہاں بیتذکرہ فائدہ سے خالی نہیں کہ بیا عتراض کہ ' شق قمرتاری نہیں کیوں نہیں ہے۔ ہے؟''کے جو یہ جواب دیے گئے ہیں کہ '' شق کے بعد فوراً مل گیا''۔ پہلے سے ''اطلاع نہیں دی گئی تھی کہ آج چاند دو نگڑے ہوں گئے'۔ 'رات کا وقت تھا''۔ '' اول کالِمکان ہے' ۔ یہ جوابات اپنی جگہ پر بجائے خود درست ہیں۔ اور اِن جوابوں سے حضرت نے نے بھی تعرض کیا ہے؛ لیکن ایک بات یہاں ملحوظ رکھنے کے قابل ہے کہ یہ واقعہ دنیا بھر کے تمام علاقوں کی تاری نے سے حلق رکھتا ہے، جس کی وجہ سے واقعہ کے تناظر میں جغرافیائے عالم کی اِس اہمیت کون ساوقت تھا اور کون ساعلاقہ مکہ مکر مہ سے کس سمت میں واقع ہے؟ یہ پہلوا گرنظر انداز نہ کیا جائے، تو حضرت نا نوتو کی کے اِس جواب کی قدراورا ہمیت بڑھ جاتی ہے۔ انداز نہ کیا جائے، تو حضرت نا نوتو کی کے اِس جواب کی قدراورا ہمیت بڑھ جاتی ہے۔ یہ اصولی مسلم فی زمانہ طبعیا ت (Physics) کا مسلم مسلہ ہے۔ یہ اصولی مسلم فی زمانہ طبعیا ت (Opthalmology) کا مسلم مسلہ ہے۔ اس کے متعلق آپ کیا کہیں گے کہ کس زمانے میں یہ رائے ہوا۔ جس طرح اس کے متعلق آپ کیا کہیں گے کہ کس زمانے میں یہ رائے ہوا۔ جس طرح

#### تھیلس <sup>(۱)</sup> کے یہاں بیمسلم تھا۔اسی طرح اُ قلیدس <sup>(۲)</sup> کے ہاں اوراُ سی طرح

(۱) کیس (Thales 640-546) یونان میں جیومیٹری کی ابتدا تھیلس (پھٹی صدی ق م) نے کی۔ اداضی ناپنے کے طریقے کو جیومیٹری کی شکل دینے کا ذمہ دار تھیلس تھا۔ فیڈ غورث تھیلس بی کا شاگرد اراضی ناپنے کے طریقے کو جیومیٹری کی شکل دینے کا ذمہ دار تھیلس تھا۔ فیڈ غورث تھیلس بیبا یونانی ریاضی داں تھا جس نے علم فلکیات (Astronomy) کو ہر طرح سے سائنس بنانے ''کا مطلب بیہ ہے کہ اُس نے فطرت کی حالت کی ''بہر طرح سے سائنس بنانے ''کا مطلب بیہ ہے کہ اُس نے فطرت کی حالت کی ''بہر طرح سے سائنس بنانے ''کا مطلب بیہ ہے کہ اُس نے فطرت کی حالت گرد و پیش کی وہ دنیا جس کو ہم کسی طور پر جان سکتے ہیں، ہمل طور پر فطری خطری اور فوطری ہیں (ہے) یا فوق الفطری نہیں (ہے) اور بیبیں سے بقول کا دن فورڈ سائنس کی ابتدا ہوئی ، انتخابی کے بعد پچھلے ۱۸ سائل سے مغرب میں اِن فلسفیہ کے بارے میں زیادہ تحقیقی کام دوا گریز عالموں، یعنی جورج ٹامن فلسفیہ کے بارے میں زیادہ تحقیقی کام دوا گریز عالموں، یعنی جورج ٹامن فلسفیہ کے بارے میں زیادہ تحقیقی کام دوا گریز عالموں، یعنی جورج ٹامن فلسفیہ کے بہاں تھا، وہ بیتلیم کرنا تھا کہ'' کا نئات میں پچھالیم کی ابتدا ہوئی'' ، لیکن نے سائنس کی ابتدا ہوئی'' ، لیکن فطری اور ما فوق الفطری وجود کا فرق الفطرہ دنیا کہا گیا ''در لیکن نے سائنس کی ابتدا ہوئی'' ، لیکن نے سائنسی رائی اور ما فوق الفطری وجود کا فرق مٹ گیا۔ اور کا نئات میں پچھالیم کوررہ گئی'' ۔ (سیداور کا فرق میں مزام ہوئی ہیں۔ اُن کو ما فوق الفطرہ دنیا کہا گیا ''دریا۔ بعنی خواری ہوکررہ گئی'' ۔ (سیداور کا فاطر یہ فطرت ، ص کا میاست کا بنیادی مسئلہ کی اُم سے بھی جانا جاتا ہے''۔ جوعمر حاضر میں جماعت دہم کے کم ہندسہ حالی کا نظریہ فوطرت ، ص کے مام ہندسہ کا بنیادی مسئلہ کی اُم سے بھی جانا جاتا ہے''۔ جوعمر حاضر میں جماعت دہم کے کم ہندسہ حالی کا نظرت کے میں شامل ہے۔

''اکثر مما لکِ جنوبی و ثالی میں ایک نصف دوس کے نصف کی آڑ میں آگیا ہوگا اور اِس وجہ سے اُن لوگوں کو اِنشقاق قبر کی اِطلاع نہ ہوئی ہوگی''۔

(۲) أقليدس: اسكندرية كاباشنده أقليدس يونانى رياضى دان تفا-بابا علم ہندسہ كے نام سے مشہور ہے۔ أس كى كتاب Element رياضى كى تاريخ ميں موثر كتابوں ميں سے ايک ہے، جوعلم ہندسہ كى تدريس ميں سب ہے اہم درى كتاب كى تدريس كے طور پر خدمت انجام د برہى ہے۔ أقليدس نے فاصلے كے تناظر اور پس منظر (Perceptive)، مخر دطى حصر (Conic section)، كردى علم ہندسہ (Spherical)، اور عددى تھيورى (Number theory) پر بھى كام كيا۔ أقليدس (Eculid) كے موضوعات اور كلية متعادفه مشہور ومعروف ہيں، جن كا حسب موقعہ ذكر آئے گا۔ دور حاضر ميں "أقليدس كے بنئ موضوعات ، زيادہ زير بحث ہيں، البتہ إن موضوعات ميں پھواضا في ہوئے ہوئے ہيں۔ اور "پانچويں موضوعات ميں پھواضا في ہوئے ہوئے ہيں۔ اور "پانچويں موضوعات ميں پھواضا في ہوئے ہيں۔ اور "پانچويں موضوعات بين ان كوششوں عير اور "پانچويں موضوعات ميں وجود ميں آئيں۔ آئييں غير اُ قليدس علم ہندسہ كى كئ شاخيں وجود ميں آئيں۔ آئييں غير اُ قليدس علم ہندسہ ( geometry )۔

ڈیکارٹ سے ہوتا ہوا بعد کے طبعین ،مہندسین ، ماہرین تشریح ،اوراہلِ ریاضی سب ہی کے یہاں مسلم ہے ،اور آج کے جدید ترین دور میں بھی ، اِس پرخطِ نسخ نہیں کھینچا جاسکا ہے ()۔ بہر حال! مٰدکورہ جغرافیائی اصول سے حضرت نا نوتو کُلُ کا قابل قدر جواب بیہ ہے۔

خیر! جغرافیائی اصول کی بات تو پچ میں آگئ۔ بات یہ ہورہی تھی کہ ریاضی وطبعیات کا بیامام، جوفکر دیو بند کا بھی امام ہے، بیامام الاصول جن اصولوں کو ذکر کرتے ہیں، ان کے متعلق بینہیں کہہ سکتے کہ فلاں زمانہ میں پیدا ہوئے اور اب فرسودہ ہوگئے۔ اس کی مثال میں بی قاعدہ ذکر کیا گیا تھا کہ: ''خط ضلع زاویہ مخر وطہ کرہ کے نصف سے ورے مماس ہوا کرتا ہے''۔ اس قاعدہ سے یہاں یہ بتلا نامنظور ہے کہ کسی بھی گیندیا کروی تھی کو ایک معتد بہ فاصلے سے دیکھا جائے، تو نگاہ سے نکلنے والی شعاعیں، کرہ کے جانبین میں نصف کرہ سے کم ہی حصہ تک پہنچ پائیں گی۔ نصف سے زائد بیچھے والا حصہ شعاعوں کی گرفت سے باہر رہے گا۔

(ج) اہلِ سائنس کے یہاں اُن کے اپنے اصول پر جونتائے برآ مدہوتے ہیں، وہ عقلی ہوتے ہیں؛ کلیکن عمو ماً بر ہانِ کمی کے درجہ کونہیں پہنچتے؛ بلکہ زیادہ تر اِستقر الی

<sup>(</sup>۱)''ستر ہویں صدی میں فرانس کے ریاضی دال رینے ڈیکارش (-1596) نے سب سے پہلے اُ قلیدی جیومیٹری اور الجبرا میں با ضابط تعلق قائم کر کے علم ریاضی کو یکسر تبدیل کر دیا ۔ دیا۔۔۔۔ دیکارسی محددین (لیخنی نقطہ کا مقام اور حقیقی اعداد کی جوڑی) تجزیاتی علم ہندسہ کی اساس ہے۔ اور علم ریاضی کی بہت می شاخوں کی واضح وروثن تر جمانی کرتی ہے۔ مثلاً: (Linear Algebra)، (Complex analysis) مسالان variate)، (Differential Geometry)، (Complex analysis) اور مزید اسے کمپیوٹر گرافکس، علم ہندی ڈیزائن (نقشہ نولی کامل معاون ''ہے۔ اِس کے علاوہ رینے ڈیکارش کا''محدد کی علم ہندسہ وسیع نے پر مختلف علم کے میدانوں میں اِستعال ہوتا ہے، جیسے طبعیات، انجینیئر گیگ (علم مہندی )، جہاز رانی علم زلز لہ اور فنونِ لطیفۂ''۔ (ایفنائص ۱۲۲)۔

ہوتے ہیں (')۔سائنسی طریقۂ کار (سائٹفک میتھٹر) کے دائرے میں محققین سائنس، اپنی بساط کے مطابق صحیفۂ فطرت کے، یا بقول اُن کے'' ورک آف گاڈ'' کے سائنسی عوامل دریا فت کر کے، جونتا کج اخذ کرتے ہیں،اُن کے متعلق مولانا عبدالباری ندوکؓ نے خوداہلِ سائنس کا بیاعتراف فل کیا ہے:

''دوسرے انسانوں کی طرح اُس کے طریقے (سائنسداں کے طریقے ( Method) بکثرت ناقص ہوتے ہیں اور اُس کاعلم بھی قطعی ( Absolute ) بکثرین ہوتا۔وہ بھی خلطیاں کرسکتا ہے؛ بلکہ مہمل با توں تک کا قائل ہوجاسکتا ہے۔ سائنس جو بھی نام نہاد منطق ، یا یقینی علم کا مخزن (Repository ) خیال کی جاتی تھی، اب اس میں بالآ خرایسے شکوک وشبہات کی گنجائش نکل آئی ہے، کہ مذہب وفلسفہ کے مسائل پراب اُس کے مقابلہ میں اِبہام کا اِعتراض نہیں کیا جاسکتا''( )۔

اور فاصله کالعین کرتے ہیں'۔ (مذہب اور سائنس، ص: ۱۵ رص: ۱۳۵ \_ ( مکتبه اشر فیدلا ہور، ۱۹۹۴) \_ کس قدر افسوس ہے، اُن اہلِ علم پر، جو اِس فتم کے سائنسی اکتشافات کے ساتھ قر آنی آیات کی تطبیق کرتے ہیں اور اس کو

اسلام کی خدمت گر دانتے ہیں۔

(د)محسوساتی ومشاہداتی اموراور فلسفہ اور ذہن وعقل سے وابستہ امور کی نوعیت و

حیثیت کی اِس وضاحت کے بعد ریم بھی سمجھنا جا ہے کہ طبعیات وعقلیات کے بید ونوں پہلو در حقیقت حقائقِ اشیا کی فہم تفہیم کے دوشعبے ہیں۔ چناں چہا یک طرف اگر:

''عقل ایک جامِ جہاں نما دور بیں،خورد بیں ہے، کہ اُس سے ہرشی کی ھیت اصلی اور فرقِ مراتب،اُن کا معلوم ہوتا ہے''(ا)۔

تو دوسری طرف موجودات ومصنوعات، صانعِ حقیقی اور موجو دِاصلی کی معرفت کا آلہ و ذریعہ ہیں۔امام قاسم نا نوتو گئے یہاں حقائقِ اشیا کے اِن دونوں شعبوں سے اِستدلال کے دونوں ہی طریقے پہلو بہ پہلو نہ صرف موجود ہیں؛ بلکہ اِن دونوں کا مابعد الطبیعاتی پہلونہایت روشن اور نمایاں ہے، کہ محسوس اور معقول کا فرق ومقابلہ ہی گویا ختم ہوجاتا ہے۔طبیعت اور ما بعد الطبیعت ،موجود اور وجود؛ اِن سب کی فہم و فہیم کی گراں باری رفع ہوجاتی ہے:

''جس چیز کومحسوس کہو گے، اُس کے بیمعنی ہوں گے کہ اُس کا وجود محسوس ہوتا ہے''(۲)۔

اور وجود عین محسوس تو کیا ،عین موجود بھی نہیں ؛ بلکہ موجود اور محسوس ؛ دونوں سے ایک جدا شی ہے۔ جب کسی شی کی خصوصیات اور اوصاف کے ساتھ (جسے ذات کہتے ہیں ) وجود شامل ہوجا تا ہے ، تو شی موجود اور محسوس ہونے گئی ہے (۳)۔

بظاہر یہ ڈیڑھ سطری عبارت ہے ؛لیکن یہ اُس گفتگو کا متن متین ہے جس میں محسوسات، مجردات اور ما بعد الطبیعات کے عقدے کھولے گئے ہیں۔ خیر! یہ گفتگو بہت اہم ہے، تمام مفکروں نے اصولاً مادہ اور صورت کوموضوع بحث بنایا ہے، جب کہ حضرت نا نوتو گئے نے اسی وجود کے مسکلہ کواصل الاصول بنایا ہے۔

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوی،تقر**مردل پذیر**یص:۱۳۴

الا مام محمد قاسم نا نوتو کُ نے اپنی تحریروں میں جن علوم وفنون سے تعرض کیا ہے ، اُن کی بحرنا پیدا کناروسعتوں سے واقفیت ،اوراُن کی گہرا ئیوں سے موتی نکا لنے کا ہنر، ظاہر ہے کہ دورِ حاضر میں کسی ایک فرد کے پاس کیوں کر ہوگا؟ جب کہ إطلاقی حثیت ہےاِن ہی علوم وفنون کی راہ ہے وہ افکارینیتے ہیں جودینی افکار کے ساتھ مزاحمت کا باعث بنتے ہیں۔اور اِس مزاحمت کا جواب تصنیفات نا نوتو ک ٌعقلیں حیران ہیں کہ رفعِ إلتباس كے امور واصول حضرت امام نا نوتو كُنْ كے زبان وقلم ہے س طرح صا در ہوئے،اور کیوں کرصا در ہوئے؟عہدِ ماضی،زمانهٔ حاضراورازمنهٔ مابعد کےشبہات کے جوابات، اِن تصنیفات میں کیسے سمو دیے گئے؟ اِن سوالوں کے جواب میں سوائے اِس کے اور کوئی بات نہیں کہی جاسکتی کہ اِس آخری دور میں اللہ تعالی نے حضرت مولانا محمرقاسم نانوتوي رحمه الله كوججة الله في الارض بناكر بيدا فرمايا تقاءأس طبقہ کوراہ علم عمل دکھلانے کے لئے ،اصول اور اُن کے إطلاقات سمجھانے کے لیے، جو خواص کا طبقہ ہے ۔ یہ طبقہ اُن کو پڑھ کر،اوراینے اِلتباساتِ فکری کا اِزالہ یا کر، قلوب کی شفاحاصل کر کے اسلام کے حق ہونے کی شہادت دیتا ہے۔اوراس میں حیرت کی کوئی بات نہیں! یہ وعدہ توبالکل سچاہے کہ:

''ایک گروہ ضرورالیبار ہے گا کہ تق بات میں غالب ہوگا۔اُن کوکوئی اُن کا ساتھ چھوڑ دینے والانقصان نہ پہنچا سکے گا جو دین کو واقعیت کے ساتھ سمجھیں گےاور سمجھاسکیں گے''(۱)۔

انیسویں صدی عیسوی وعہد مابعد کےاس گروہ کےسرخیل امام الاصول حضرت نا نوتو کُنَّ ہوں اور دلائل کے حامی ومؤید ہوں ،تو کیااستبعاد ہے:

> فَلَيُ سَسَ عَلَى اللَّهِ بِـ مُسْتَنُكَ رِ أَنُ يَسجُ مَعَ الُعَ الَهِ فِـي وَاحِدٍ

<sup>(</sup>۱) ملفوظات حکیم الامت، ج۲۸ ص:۳۲۳\_

رسوال باب: چبلنج جدید

## دسواں باب: چیلنے جدید ن

ا-سائنس(Science):

لفظ''سائنس''لاطینی زبان کے لفظ''سائٹیا"(scientia)سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں:''جاننا" (Knowledge)۔اس لحاظ سے سائنس کی تعریف اس طرح ہے:

''حقائق اوراصولوں کاعلم اور وہ معلومات جوتر تبیب وارمطالعہ سے حاصل کی جائیں''۔

سائنس کی اسی معنویت کے پیش نظر یونانی دور، نیز قرونِ وسطی کےعلوم اور حکمت کے ماہرین و محققین حکماء، مثلاً: فیٹاغورس، آرکمیدش، هیلس، افلاطون، ارسطو، بقراط، جالینوس، ابو بکرز کریارازی، ابن سینا، ابن پیشم، ابنِ رشد، ابن عربی البیرونی، فخر الدین رازی، ابوالقاسم زہراوی اور امام غزالی کوظیم سائنسدال کہا جاتا ہے، اور اب بھی اسی مفہوم میں سائنس کی ماہیت محفوظ ہے، یعنی:

''وہ ملکہ اور مہارت جو یقینی اور قطعی بات کے اظہار کی عکاسی کرتی ہو'۔ برٹر نڈرسل نے اِسی مفہوم کو ذرا پیچیدہ طریقہ سے ادا کیا ہے: ''جو کچھآ یہ جانتے ہیں، وہ سائنس ہے، جونہیں جانتے، وہ فلسفہ ہے''۔ لیکن قرون وسطی کے بعد جدید سائنس کا جوتصورا بھرا، اُس کے تحت پہلے علم کی اُس مخصوص شاخ کوسائنس کہا گیا، جس میں استقرائی طریقیہ کارا ختیار کیا گیا ہو، A اُس مخصوص شاخ کوسائنس کہا گیا، جس میں استقرائی طریقیہ کارا ختیار کیا گیا ہو، کا فات کا particular branch of knowledge اُس کے بعد مادی کا نئات کا خاص مادی تصور کے تحت مطالعہ، سائنس کی حقیقت قرار پایا۔ پھر اِس جدیدسائنس کے ساتھ خاص تصورِ کا نئات، خاص تصورِ حیات اور خاص طریقیہ کار کی قیود نے اُن تمام علوم کو غیر سائنسی قرار دیا، جن میں اِن چیزوں کی رعایت ندر کھی گئی ہو۔ چنال چہ موجودہ احوال میں سائنس کی جوتعریفیں کی گئی ہوں، وہ اِس طرح ہیں:

''نیچریافزکس کی شاخوں کا مطالعہ سائنس کہلا تاہے'۔

''طبیعیاتی کا ئنات یامادی دنیا کا ترتیب وار مطالعه، جو مشاہراتی اور اختیاری طریقهٔ کارکے تحت کیا جائے''۔

''علم کی وہ شاخ جومشاہدہ اور اختباری عمل پیبنی ہو، اور جس کے ذریعہ نیچرل خصوصیات کی نظریاتی وضاحت کی جائے''۔

''نیچر، مادہ اور کا ئنات کے خواص واعمال، طریقہ عمل اور میکا نئے کا ترتیب وارمطالعہ، جومشاہدات، اِختبارات، پیائشۋں اور قوانین کے فارمولوں پر ببنی ہو، جن کے ذریعہ انہم امور کے حقائق دریافت کیے جائیں''۔

''علم کی اُس شاخ کو، یا اُس تر تیب وارمطالعہ کو؛ سائنس کہتے ہیں، جن کی پشت پر ایسے تصورات واصطلاحات ہوں، جنہیں ریاضی کے متعین قوانین کے زریعہ کنٹر ول کیاجا تا ہو''()۔

۲-سائنسی طریقهٔ کار (Scientific Method):

يه بات معلوم رونی حیا ہے کہ علوم وافکار کی تاریخ میں جب:

Define science & Dictionary.com: ويكيي

۔ ''لوگوں کی نخوت وبدد ماغی اُس سرحدہ آگی ، جہاں اُن پریہ خیال مسلط ہونے لگا کہ خدا کی اب زیادہ عرصہ ضرورت نہیں ہے، موجودہ سائنس اور سیکولرزم کی نمویذ ربی اُسی نقطہ سے وابستہ ہے''(۱)۔

دورجد بدمین سائنس کے طریقہ کاراوراس کے نتائے سے متعلق فکراور عقیدے، جو مذکورہ ماہیتوں سے ظاہر ہوتے ہیں، کی داغ بیل ساڑھے بین سوسال پہلے گلیلیو کے ذریعہ پڑ چکی تھی۔ کار ہویں صدی عیسوی میں ہی گلیلیو نے یہ بتا دیا تھا کہ علم اور حقیقت کا: '' فلسفہ اِس عظیم کتاب، یعنی کا بئات میں لکھا ہوا ہے، جو ہماری آ کھول کے سامنے ہے؛ لیکن ہم اِس کو ہمجھ نہیں سکتے، جب تک کہ ہم اِس کی مخصوص زبان اور کے سامنے ہے؛ لیکن ہم اِس کو ہمجھ نہیں سکتے، جب تک کہ ہم اِس کی مخصوص زبان اور علامتیں سمجھ نہیں۔ یہ کتاب علم ریاضی کی مخصوص زبان میں لکھی گئی ہے، اور اِس کی علامتیں مثلث، دائر ہے، اور دیگر اُ قلیدی شکلیں ہیں، جن کی مدد کے بغیر اُس کا ایک لفظ بھی نہیں شمجھا جا سکتا۔ بغیر اس کے انسان بیکار بھول کھلیوں کی اندھیری راہوں میں بھٹاتا پھر تا ہے''(۱)۔

واقعات میں تجرباتی روح پیدا کرنے، یا بالفاظِ دیگر سائنسی طریقہ وضع کرنے کا سہراانگریز فلسفی روجربیکن (۱۲۱۴ء-تا-۱۲۸۳ء) کے سربا ندھاجا تا ہے؛ لیکن اِس باب میں حقیقت یہ ہے کہ روجربیکن کا ذکر کردہ طریقہ عرب فلاسفہ اور محققین سے ماخوذ تھا۔ ہاں! اس کی طرف یہ بات البتہ درست طور پر منسوب ہے کہ مطالعہ فطرت پر شدت وقوت کے ساتھ سب سے پہلے اِسی نے زور دیا، اوراس استقرائی طریقہ پر شدت وقوت کے ساتھ سب سے پہلے اِسی نے ترقی دی، جو کہ سائنسی طریقہ کار کا ایک حصہ ہے؛ لیکن سائنسی کا وہ طریقہ، جس سے سائنسی تہذیب بریا ہوئی اور ماڈرن کی طریقہ کی اور ماڈرن کی ایک حصہ ہے؛ لیکن سائنسی کا وہ طریقہ، جس سے سائنسی تہذیب بریا ہوئی اور ماڈرن کی کے کوفر وغ ہوا، اُس کی اِبتدا در حقیقت گلیلیو (۱۵۲۳ – ۱۲۳۲ء) کے کا م

www world history/Famous modern philosopher(1)

<sup>(</sup>٢) ڈاکٹر ظفر حسن ، مرسید اور حالی کانظریہ فطرت ، ص: ۱۵۹۔

ہوئی ہے، اور اس کحاظ سے اُسے فادر آف سائٹفک میتھڈ ( Scientific method. کہاجاتا ہے (۱)۔ یہ بات دیگر ہے کہ جدیداصولوں پر سائنسی پیش رفت گلیلو سے بھی پہلے شروع ہو چکی تھی؛ لیکن طبعیاتی طریقۂ کار کی وضاحت اول گلیلو کے ذریعہ ہوئی ہے، جس کی بنا پر اُسے فادر آف ماڈرن فزکس وضاحت اول گلیلو کے ذریعہ ہوئی ہے، جس کی بنا پر اُسے فادر آف ماڈرن فزکس (Father of modern physics) بھی تسلیم کیا جاتا ہے۔ فرانس بیکن میتھڈ کو فارمولائز کیا، اُسے بھی گلیلو کے ہی کام سے حوصلہ ملا۔

#### ٣- اہلِ سائنس اور اُن کے کارنا ہے:

ماڈرن سائنس کے لیے توانین اور رہنمااصول کی وضاحت اور سائنسی انقلابات
واصلاحات (Scientific Revolution& Renaissance) کی ابتدا
کو پڑیکس (۲۰۱۳–۲۱–۲۵ میں نظام کا کنات کے ساتھ منسوب ہے؛ کیوں کہ سب
سے پہلے اِسی نے ۲۳ ۱۵ مربی نظام کا کنات کے باب میں زمین کے بجائے آفاب
کی مرکزیت (Heileocentric theory) کا تصور پیش کیا، جس کی روسے
بطلیموس کے نظریۂ مرکزیتِ ارض (Geocentric theory) پر بنی مسائل غلط
قرار پائے ۔ اس کے اسی نظریہ نے آئندہ متعدد سائنسی انقلابات کے لیے بنیا دفراہم
کی۔ اس کے بعد جرمن نزاد سائنس دال جونس کیپلر (۱۵۵۱– تا ۱۹۳۳ء) نے
سیاروں کی حرکات کے قوانین کمپیلر کہا جا تا ہے۔ کیپلر کی اس دریا فت نے سائنسی
مزاج کی تعمیر میں اہم رول ادا کیا۔ چناں چہاس کے ذکر کر دہ قوانین سے کو پڑنیکس
نیکولس کے مرکزیتِ سخس کی حقیقت اور اس کے اثر ات کی تفصیل معلوم ہوگئ،
نیکولس کے مرکزیتِ سخس کی حقیقت اور اس کے اثر ات کی تفصیل معلوم ہوگئ،

www.Scientific method.com/m5-smhistoryhtml:السَّيْكُ وِيدِّ السَّائِكُ وِيدِّ السِّيْكِ وِيدِّ المِ

جس کی تائیدگلیلو بھی کر چکاتھا، (جو کبیلر کا معاصر ہے) اور کبیلر کے ان ہی قوانین سے رہنمائی حاصل کر کے ١٦٨٤ء رمیں نیوٹن نے قوانین کشش وضع کیے اور سیاروں کی حرکات اور اُن کے اعمال جذب ود فع کی وضاحت میں، اور عملی طور پر اُن کے اطلاقات میں مدد لی؛ البتہ ماڈرن فلکیات وطبعیات کی تغییر وتشکیل کی اصل بنیاد کوپڑنیس کے مرکز شمس کے تصور کی ہی یافت سے وابستہ ہے۔ ہاں! بیضرور ہے کہ مذکورہ تمام ہی محققین سائنسی انقلاب کے بانیوں میں شار ہوتے ہیں، اور اگر اِن ناموں کے ساتھ ریخ ڈیکارٹ (۱۵۹۲ء تا ۱۹۵۰ء) ولیم گلبرٹ (۱۵۴۷ء تا ۱۲۵۰ء) ولیم گلبرٹ (۱۵۴۷ء تا ۱۲۵۰ء) ولیم گلبرٹ (۱۵۴۷ء تا ۱۲۵۰ء) ولیم گلبرٹ (۱۵۴۷ء تا ۱۵۴۱ء) وکیم گلبرٹ (۱۵۴۳ء تا ۱۲۵۰ء) والیم گلبرٹ (۱۵۴۳ء تا ۱۵۴۰ء) وکیم شامل کرلیا جائے، توسائنسی انقلاب (Scientific Revolution) کے بانیین کی ایک اصولی، اجمالی انقلاب (Scientific Revolution) کے بانیین کی ایک اصولی، اجمالی فہرست مکمل ہوجاتی ہے۔

نشاۃ ثانیہ (۱۱/ویں-تا-کارویں صدی عیسوی) کاز مانتاریخی طور پر قرونِ
وسطی اور دور جدید کے مابین پُل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس عہد سے سائنسی انقلابات
(Scientific Revolutions) رونما ہونے شروع ہوئے، جس میں
ریاضی، طبعیات، فلکیات، حیاتیات (بشمول علم تشریح) اور علم کیمیا میں ترقیات
ہوئیں۔ اس کے ساتھ ہی جس چیز نے حالات و خیالات میں انقلاب برپا کیا، وہ
ہوئیں۔ اس کے ساتھ ہی جس چیز نے حالات و خیالات میں انقلاب برپا کیا، وہ
متعلق '' فطرت' (Nature) کے تصورات تھے۔ ساجی اور اِجہا عی تحریکات میں
تصوراتِ فطرت کے سائے میں رونما ہونے والی سائنسی تحقیقات کے فکری
انثرات کے ظہور کا نام ''روش خیالی'' (Enlightenment) کے تصنیف (۱)' سائنسی انقلاب''

Nicolaus Copernicus's De revolutionibus orbium coelestium(۱) شالع ہونے کے بعداس تصور کوع وج ہوا۔

(Scientific Revolution) کی پہلی ہیت ظہور (first phase) قدیم علوم کی اِصلاحات تھی، جسے سائنسی اصلاحات ِ ( S c i e n t i f i c Renaissance) کا نام دیا گیا۔اس باب میں گلیلیو (۳۷۵۱ - تا ۱۹۴۳ء) -جس کا ذکرآ چکا ہے۔ کی کاوشیں نہایت اہم ہیں۔ گلیکیو نے کچھالیے مشاہدے اور تج بے پیش کیے تھے، جن کی بنیاد پر قدیم سے چلے آ رہے بعض حتمی اور یقینی نتائج بھی غلط ثابت ہوئے تھے۔مثلاً سولہویں صدی تک رفتار کے متعلق ارسطو کا بیش کردہ مشہور اصول یہ تھا کہ:''جب دو چیزیں اوپر سے نیچے کی طرف گریں گی ،تو وزنی چیز کی رفتار بمقابلہ ہلکی چیز کے، تیز ہوگی''۔لہذا پھر کی رفتار بہنسبت پنکھ (پر،feather) کے تیز ہوگی ؛لیکن گلیلیو نے اِس اصول کوغلط بتایا۔اُ س کا کہنا تھا کہ چیز کا ہلکی اور بھاری ہونا رفتار براٹر انداز نہیں ہوتا،خواہ شی ملکی ہویا بھاری؛ دونوں کی رفتار یکساں ہوتی ہے۔اوراینے اِس دعوی کو ثابت کرنے کے لیے اُس نے ایک تجربہ کیا۔اُس نے اِٹلی میں پییا (Pisa)کے لینگ ٹاور کے اوپر سے مختلف وزن کی دو گیندیں نیجے گرائیں، نتیجہ بیسامنے آیا کہ -باوجودے کہ دونوں گیندوں کا وزن متفاوت تھا؛ لیکن- دونوں زمین برایک ساتھ <sup>پہنچ</sup>یں <sup>(۱)</sup>۔اُس نے بتایا کہ پتھر کے مقابلہ میں پنکھ کی ست رفتاری کی وجہ ہوا کی مزاحمت ہے۔ پنکھ جب پنچے کی طرف جاتا ہے، تو ہوا اُس کی ر فآر کوست کر دیتی ہے۔لہذاا گر کسی مقام پر ہوا مزاحمت نہ کرے،تو پنکھ کی رفتار بھی پچھر جیسی ہی تیز ہوگی۔ اِس واقعہ پرساڑ ھے تین سوسال گز رجانے کے بعد ۱۹۶۹ء میں اپولو پانز دہم (Appolo-15)مثن کے تحت دوامر کی سائنس دانوں: نیل آرم اسٹرانگ اور برزالڈرین (Nail Arm Strong and Buzz Aldrin) نے چاند پر پہنچ کر (جہاں ہوانہیں تھی ) بھاری چیز (ہتوڑا)اور پنکھ کوگرانے کا تجربہ

<sup>(</sup>۱) پیوا قعہ تاریخی طور پر ٹابت نہیں ہے، گو بہت مشہور ہے۔

دہرایا ، تو اُن کا مشاہدہ حیرت انگیز طور پر وہی تھا، جس کا گلیکی نے دعوی کیا تھا۔ گلیکی کی یہ دریا فت دنیائے طبیعیات کی دس عظیم ترین دریا فتوں میں سے ایک شار ہوئی۔ سائنسی انقلاب (Scientific Revolution) پر ہبنی مذکورہ اصلاحات کا بیہ سائنسی انقلاب (۱۳۷۳– تا ۱۵۴۳ء) کے مرکز آ فتاب تصور ( Helio سلسلہ جو کو پر نیکس (۱۳۷۳– تا ۱۵۴۳ء) کے مرکز آ فتاب تصور ( centric theory سائلہ فیل اس عظیم کاوش (Principla) کی تصنیف کے ساتھ تھم گیا، جس میں اس نے حرکت اور ثقل کے قوانین ( Principla ) کی تصنیف کے ساتھ تھم گیا، جس میں اس نے حرکت اور ثقل کے قوانین ( gravitation ) بیان کے۔

دریافتیں تو اِس کے بعد بھی مسلسل ہوتی رہیں، اور جیسے جیسے زمانہ آگے بڑھتا گیا، مذکورہ عنوان (قدیم علوم کی اِصلاح Scientific Renaissance) بھی رونما ہوتا گیا؛ کے نام پرسائنسی انقلاب (Scientific Revolution) بھی رونما ہوتا گیا؛ تھامس نیوکو مین (Thomas Neucomen) کے ذریعہ الااے اعرمیں بھاپ کا اِنجن ڈیز ائن ہوا، جس میں ۱۳۳۷ – تا – ۵ کے اعراجے درمیانی عرصہ میں بعض بنیادی اور اہم تبدیلیاں کر کے چیمس واٹ (Rotatory motion کوعلا حدہ کر دیا۔

اس عظیم تبدیلی نے لاجٹک (منطقی طور پرصنعت اور ترقیات کے) حوالہ سے سب پچھ بدل کرر کھ دیا۔ سامان کی ترسیل کے ایسے نظام پر کام شروع ہوگیا، جس میں انسانی توانائی بہت کم صرف ہوتی تھی اورٹر انسپورٹیشن اور پروڈکشن کا ممل بڑھتا تھا۔ پھراس دریافت نے آئندہ کی دریافتوں کی لیے بڑی راہ ہموار کردی۔ جیمس واٹ کے اسٹیم انجن کے بعد بھاپ سے چلنے والے بحری جہاز، آٹو موبائل، طیارے، ٹیلیفون، ریڈیواور فیکٹری سٹم کی دریافتیں وجود میں آئیں۔ ۲ کے ۱۸ اور میں گرا ہم بیل کے

ذر بعیہ ٹیلی کمیونیکیشن سلسلہ ایجا دہوا،اور ۱۹۲۷ء رمیں پہلی بین الاقوامی کال کی گئی۔ ٹیلی کمیونیکیشن دریافت ہونے کے بعدموبائل فون کا سلسلہ شروع ہوا،اورآج دنیا بھر میں موبائل فون استعال کرنے والوں کی تعدا دار بوں میں ہے۔

یہ سب دریافتیں مفید تھیں، اِن کے غلط استعال نے لوگوں کو مصیبتوں میں ڈالا۔
اور سم بالائے سم یہ کہ اہلِ سائنس نے اور اُن کے اتباع واعقاد سے بعین نے بعض نظریات وضع کر لیے۔ آئیدہ ہم نمو نے کے طور پر چندا ہم ترین دریافتیں ایسی ذکر کریں گے، جو تدن کی ترقی میں نہایت اہم اور مفید ثابت ہوئیں ؛ لیکن مفکرین نے اُن کے ساتھ عقائد وافکار کی وابستگی میں غلوسے کام لیا؛ کیوں کہ نیکولس کو پرئیکس، فرانس بیکن ،گلیلو ،گیپلر ،ڈیکارٹ اور نیوٹن وغیرہ نے تنجیر کائنات اور صحیفہ فطرت کے راز ہائے سربستہ کی دریافت کے لیے تجربات واِختبارات کی بنیاد پر جواستقر ائی کے راز ہائے سربستہ کی دریافت کے لیے تجربات واِختبارات کی بنیاد پر جواستقر ائی میں حدود سے تجاوز نہ کرتے ، تو جیسا کہ گزشتہ مثالوں سے ظاہر ہوا، اُن کی دریافتیں میں حدود سے تجاوز نہ کرتے ، تو جیسا کہ گزشتہ مثالوں سے ظاہر ہوا، اُن کی دریافتیں انسانوں کی راحت رسانی ، اور انسانیت کی فلاح وترقی کا باعث تھیں اور اِس بنا پر یہ انسانوں کی جانب سے تہنیت ، تحسین اور مبار کبادی کے سخت تھیں اسائنس داں تمام انسانوں کی جانب سے تہنیت ، تحسین اور مبار کبادی کے سخت تھیں ایکسن افسوس ہے کہ انہوں نے حدود سے تجاوز کیا۔

٧- سائنس كانقطهُ انحراف:

اِس میں شک نہیں کہ یہ دریا فتیں جرت انگیز ہیں؛ چناں چہ رفتار کے باب میں گلیلیو کی دریا فت کی مثال ابھی گزر چکی ہے، کہ ایک بظاہر بدیمی نظر آنے والا اصول سائنسی اصلاح (Scientific Renaissance) کے معیار پر غلط نکلا تھا؛ لیکن بے احتیاطی یہ ہوئی کہ اِن دریا فتوں کی وجہ سے اہلِ سائنس کوخود بھی غلو پیدا ہوگیا (۱) اور انہوں نے ایک طرف تو تمام علمی چیز وں میں سائنسی اصلاح Scientific) فروری خیال کی ، دوسری طرف نہ ہمی عقائد اور فرہبی اصول

<sup>(</sup>۱) سرسیداورحالی کانظریهٔ فطرت م ۱۵۹۰

وہدایات کے لیے بھی سائنس ہی کو معیار سمجھ لیا؛ حتی کہ خودگلیلیو کو یہ خیالِ جازم پیدا ہوگیا، کہ سائنس اور فدہب کا جب بھی تعارض ہو، تو سائنس کے مطابق فدہب کی تاویل وتو جیہ کرنا ضروری ہے۔وہ عیسائی فدہب کا پیروکارتھا؛ لیکن سائنسی رجحان کے زیراثر اُس نے بیصراحت کی کہ:

'' انجیل کی تفسیر صحیفه ُ فطرت کی روشنی میں متعین کرنا چاہیے''۔ بنادہ جب کا

ڈاکٹر ظفر<sup>حس</sup>ن لکھتے ہیں:

"الماء رمیں دور بین کے موجد گلیلیو (ا) نے کرسٹینا آف لشکنی کوایک خط میں "انجیل سے اقتباسات اور اُن کی سائنسی معاملات سے مناسبت 'کے عنوان سے لکھا کہ: "میں سوچتا ہوں کہ فطرت (کا ئنات طبعیہ لیعنی سائنس) کے مسائل پرکوئی بھی بحث ہو، تو ہمیں یہ ہیں چاہیے کہ کتاب مقدس کی سند پیش کریں؛ بلکہ ہمیں چاہیے کہ ہماری بحث کا اِنحصار تج بہ اور مشاہدہ پر ہو...۔ میراخیال ہے کہ فطرت (طبعی کا ئنات سے وابستہ امور) کے بارے میں جنہیں ہمارے حواس محسوس کرتے ہیں، یا جنہیں تج بے ثابت کرتے ہیں،

(۱) إس موقع پر بيربات بھولنے کی نہيں کہ ارسطوکی تحقیق ایک مدت تک غالب رہی ہو، یا گلیلو کی تحقیق اُس پر حاوی ہوگئی ہو، یا سے سے اس کی ہو، یا در کھنے کی بات بیر ہے کہ اِن میں سے سی بھی دریافت میں قطعی اور ضروری قانون بننے کی شان موجو ذمیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک طرف تو نیوٹن نے قانونِ کشش دریافت کیا، اور اُسے نہ صرف زمین؛ بلکہ تمام نظام ہائے عالم کے لیے ( Gravitation کے طور پر ) ضروری قرار دیا؛ لیکن بعد میں آئٹ طائن (۱۹۱۷ء ) نے نیوٹن کے قانونِ کشش کے مطلق اور یو نیورسل ہونے کا انکار کیا، اور محض اِضافی حیثیت سے اُسے سلیم کیا؛ نیز ۱۹ رویں صدی کے آٹھویں عشرہ میں نہایت قوی دلیاوں سے حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو گئے نے زمین اور مقناطیس کے اندر نہ کورہ قوت کے شائن کا درکر دیا۔ اور حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو گئے کے 'متلاز مِ اتفاقی'' کے اصول قوت کشش کے مانے سے بی انکار کر کر دیا۔ اور حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو گئے کے 'متلاز مِ اتفاقی'' کے اصول تو سے کشش کے مانے سے بی انکار کر کر دیا۔ اور حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو گئے کے 'متلاز مِ اتفاقی'' کے اصول تو سے کشش کے مانے سے بی انکار کر کر دیا۔ اور حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتو گئے کے 'متلاز مِ اتفاقی'' کے اصول کو گئیلیو کا ذکر کر دو ' قانونِ رفتار' بھی ضروری نہیں گھرتا؛ بلکہ وہ محض اتفاقی اور اضافی ہی قرار بیا تا ہے۔

تجھی بھی کوئی شک، یا شبہہ نہیں ہونا چاہیے، فطری (سائنسی) نتائج کو بھی بھی الہامی کتابوں کی سند سے رونہیں کرنا چاہیے'''ا۔

اس سے بڑھ کر بعض دوسرے اہم اور مشہوسائنس دانوں نے بیاعلان کیا کہ سائنس اور مذہب باطل پر ہوگا'۔
سائنس اور مذہب کا جب بھی تعارض ہوگا، تو سائنس فق پر اور مذہب باطل پر ہوگا'۔
سائنسی سوچ کا نقطہُ انحراف ہے، جس کی روسے کا ئنات کے تصور میں تبدیلی آ چکی تھی اور نیچرل ورلڈ، یاصحفہ کو فطرت کے مقاصد بدل گئے تھے، جب اس منحرف سوچ کو مملی طور پر ساجی زندگی اور تعلیمی اداروں میں برتا گیا، تو اُس سے افکار اور عقائد میں بھی تبدیلی آئی، اس کے اصولوں کو غیرضروری وسعت دے کر شریعتِ اسلامی سے مزاحم

(۱) دور بین کا موجد گلیلو کو ڈاکٹر ظفر حسن نے -ایبا محسوں ہوتا ہے کہ شہرت کی بنا پر کھ دیا ہے؛ ورنہ تاریخی شہادت گلیلو کو موجد قرار نہیں دیتی ۔ واقعہ یہ ہے کہ دور بین ( Telescope ) مقعر اور محدب لندوں ( Convex & Concave lenses ) کی دریافت بر ببی ہے، جو چشموں میں لگائے جاتے بیں ۔ نیدر لینڈ اور مڈل برگ میں ۱۹۰۸ء بر میں بعض مجھین اِن دونوں لندوں کا استعال کر چکے تے ، اہلِ علم کا مباحثہ بھی اس پر جو چکا تھا ، اور عملاً پہ ظاہر ہو چکا تھا کہ اِن گلاسوں ( شیشوں ) کی مدد ہے کی تی کو تین چار گنا بر اُن بنا بر اُن علم کا کرد کھایا جاسکتا ہے۔ جب بیخ بر تورپ پینچی، تو پہلے بیری میں اُس کے بعدا ٹلی میں ، اِس قیم کے گلاس تیار کے جانے گئے ، اور چشموں کی دکانوں پر مہیا بھی ہونے لگے۔ پھر ۱۹۰۹ء بر میں تھا مس ہیر یوٹ ( Harriot Three powered ) کی مدد سے چیش کیا ، پھر اِس کہ ۱۹۰۹ء بر میں ایوان ( Spyglass ) کو کر کے اور کے آلہ ( Venetian Senate ) کی مدد سے چیش کیا ، پھر اِس کو اُس کے بورگ نظارہ کیا ، پھر اِس کو اُس کے باز کا مشاہدہ کیا ۔ اُس کے بعدا گلی تبدیل کر Satelite کی مدد سے چیش کیا ، پھر اِس کے آسان کے چانہ کا نظارہ کیا ، نہرہ کے ہم سیار چوں اور اقمار کا واضح مشاہدہ بیا کو کا کارنا مہدور بین کی مدد سے قبلی ستاروں ، سیار چوں اور اقمار کا واضح مشاہدہ بیا کیا کا کارنا مہدور بین کی ایجاد۔ ( Telescope کی کا کارنا مہدور بین کی ایجاد۔ ( کیسے نہ کہدور بین کی ایجاد۔ ( کیسے نہ نہدور بین کی ایجاد۔ ( کیسے نہ نہدور بین کی ایجاد۔

باور کرایا گیا۔جس سے مسلمان مفکرین پر بھی ایک مرعوبیت طاری ہوئی اور اُنہیں اِس باب میں تطبیق، تو جیہ اور تایل کی فکر پیدا ہوئی۔ اُن کی بیروش بہر حال! درست نہیں تھی۔اب ہم سائنس کے چند مسائل ذکر کر کے اصولِ نا نوتوی اور شارح تھا نوی کی روشنی میں،اُن کاعقلی بنیا دیر تحقیقی جائزہ پیش کریں گے۔ دسواں باب: (الف)مسائل سائنس

# دسواں باب: (الف)مسائلِ سائنس حاصل گفتگو

جہاں تک زمین کی حرکت (۱۵۴۳ء) کے نظریہ کا تعلق ہے، تو معلوم ہونا چاہیے، کہ اسے سائنس کی چند عظیم ترین تحقیقات میں شار کیا جاتا ہے اور اِس کی دریافت کا سہرا کو پڑیکس کے سربا ندھا جاتا ہے؛ لیکن یہ بات تاریخی ثبوت کی مختاج ہے۔ قبل مسیح واقعات کی تفتیشات یہ ظاہر کرتی ہیں کہ مسئلہ کی تحقیق کا اصل کریڈٹ یونانی فلسفی فیڈاغور شے کو جاتا ہے:

" جوع بی زبان میں کتب فلسفیہ وریاضیہ کا معاصر بتلایا جاتا ہے .....۔ یونانی سے جوع بی زبان میں کتب فلسفیہ وریاضیہ کا ترجمہ ہوا ہے، ان میں یہ فدہب (حرکتِ ارض کا) منقول ہے، جس سے قدامت اس مسکلہ کی معلوم ہوتی ہے؛ البتہ چوں کہ گم ہونے کے بعدا یک قوم نے اس کو پھر تا زہ اور زندہ کیا ہے؛ اس لیے اس قوم کی طرف اس کی نسبت کی جانے گئی" (۱)۔

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تقانوى، **امدادالفتاوى،** (الهند: اداره تاليفات اولياء، ديوبند، د.ط، د.ت)، ۲۶، ص: ۱۶–۱۹۲-

تاریخی نزاع سے قطع نظر گردشِ ارض کا مسّلہ ایک عقلی مسّلہ ہے ،قرآن کے ساتھ اِس کا تعارض نہیں ہے۔ حکیم الامت حضرت تھا نوی ً فرماتے ہیں:

''کسی نص شری نے نہ اس (حرکت ارض) کا اثبات کیا ہے، نہ فی کی ہے۔ پس اثبا تأیا نفیاً یہ مسئلہ اسلامی اور شری نہیں ہے، محض ایک عقلی مسئلہ ہے، دونوں جانب احتمال اور گنجائش ہے اور کسی احتمال پر کسی آیت وحدیث پر کوئی اشکال لازم نہیں آتا''۔ اور قرآن سے اِس کا ثبوت فراہم نہ ہونا، قرآن کے حق میں کوئی عیب نہیں' کیوں کہ''قرآن جسفن کی کتاب ہے، اس میں سب سے ممتاز ہونا یہ فخر کی بات ہے، لیخی اثبات تو حید واثبات معاد واصلاح ظاہر وباطن ۔ اگر سائنس کا ایک مسئلہ بھی اس میں نہ ہو، کوئی عیب نہیں اور اگر سائنس کے سب مسئلے ہوں، تو فخر نہیں۔قرآن کو الیہ خیر خواہی کی ضرورت سائنس کے سب مسئلے ہوں، تو فخر نہیں۔قرآن کو الیہ خیر خواہی کی ضرورت منہیں، واللہ تعالی اعلم'' (1)۔

یہی حال زمین کی کرویت (گول ہونے یا بیضوی ہونے) کا ہے، دونوں مسئلے (حرکتِ ارض اور کرویتِ ارض) اگرچہ تقینی اور مسلمات میں سے ہیں؛ لیکن قرآن کی کسی آیت کا مدلول نہیں ہیں۔ چنانچہ جس طرح ''الار ض کیف سُطِحَت' سے زمین کے کروی نہ ہونے پر دلالت نہیں نگلتی ،اسی طرح ''وَا لَا رُضَ بَعَدُ ذَلِکَ دَحٰهَا ''سے زمین کے کروی ہونے پر بھی دلالت نہیں نگلتی۔

الا مام محمد قاسم النا نوتو كُ فر ماتے ہيں:

''ہاں! جیسے آگ کے وسلہ سے پھر کی حرارت کا یقین اپنی آئھ کے بھروسے، یاکسی مخبر صادق کے بھروسے کرسکتے ہیں،ایسے ہی تعینِ احمالِ واحد (قرآن کے وسلہ سے زمین کی حرکت کا، یاسکون کا،کسی کا بھی نہیں کرسکتے۔ ہاں! آ قاب کا کرسکتے ہیں)،اعنی حرکتِ آ فتاب بدوسیلہ قرآن شریف،اعنی

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانوی ،**امدادالفتاوی ،** ۲۶، ص: ۱۹۲-۱۹۲\_

جہت "پسب حون" کرسکتے ہیں وغیرہ،اور نیز احادیثِ کثیرہ کرسکتے ہیں۔
باقی اِس سے زیادہ گفتگو کرنی کہ پھر زمین بالکل ساکن ہی ہے، یا کوئی حرکت
اس کی بھی ہے اور زمین ٹھوس ہے، یااس کے بچ میں پچھ خلو، یا آبادی بھی ہے؟
.... یساری باتیں ہماری توجہ وتو غل کے قابل نہیں؛ کیوں کہ إمکان ہر طرح
کا ہے اور خبر صادق کی طرف سے کوئی تصریح نہیں "(۱)۔

<sup>(</sup>۱) تصفية العقا ئد، ص:۲۶ - ۴۸\_

# دسواں باب: (الف)مسائلِ سائنس

ا-حركت ارض:

ان میں پہلامسکلہ حرکتِ ارض کا ہے۔کویزنیکس (۱۴۷۳-تا ۱۵۴۳ء) نے ۱۵۴۳ء میں نظام کا تنات کے باب میں زمین کے بجائے آ فتا ب کی مرکزیت (Heileocentric theory) کا تصور پیش کیا تھا، جس کی رویے بطلیموس کے نظریة مرکزیت ارض (Geocentric theory) بیبنی مسائل غلط قرار یائے تھے؛ کیکن اس مسلہ کی مذہب اسلام سے کوئی مزاحمت نہیں تھی، جس طرح بطلیموسی نظریہ کے ثبوت پر شریعت کی کوئی چیزموقو ف نہیں تھی۔اُ سی طرح مرکزیت آفتاب پر بھی کوئی مسکلہ موقو ن نہیں تھا۔ آئندہ سطور سے اس کی وضاحت ہوجائے گی۔ امام غزالی نے، نیز اسی طرح امام رازیؓ نے ارسطو کے ارض کے متعلق سکون ارض (Stationary Earth)، زمین کے کا ئنات کا مرکز ہونے، اور کا ئنات کے ایک ہونے کے تصور کومستر دکیا اور قرآنی ہدایات کی روشنی میں متعدد کا ئنات (Multi Universe) کی وضاحت کی ۔اسی طرح الا مام محمد قاسم النانوتو ک ؒ نے اینے زمانہ میں ''حرکتِ ارض''، تعد دِارض اور '' دوران ممس'' کے باب میں یائے جانے والے فکری اِنح افات اورغلو کا اِزالہ فر ماتے ہوئے سرسیداحمہ خال کوارسال کیے۔ گئے ایک مکتوب میں لکھا:

'' کلام شارع میں جس امر کی خبر ، یا جس حقیقت کے اثر کا ذکر ہوہم کو بے تامل ماننا ضرور ہے .... قدرتِ خدا کے سامنے ایسے امور عظام، (مثلاً: سات زمین، سات آسان ) کا پیدا کرنا محال ہو؛ توالبتۃ الیمی باتوں میں تامل کی گنجائش ہے؛ مگرآ ہے ہی فرمایئے کہ اِن باتوں میں سے کون ہی بات محال ہے،.....؟ (کیا خداوند قد برایی) سات زمینیں مثل سات توپ کے گولوں كے جدانہيں بنا سكتا.... يېجى ملحوظ خاطر ركھنا جا ہيے كہ جيسے طلوع وغروب، صیف وشتا، خسوف وکسوف کا حساب جیسے اِس صورت میں راست آ جا تاہے كهآ فتاب كوساكن مانځ اورز مين كومتحرك ركھيے؛ ايسے ہى إس طرح بھى برابر أتاب كم قاب كومتحرك كهياورزمين كوساكن تجويز تيجيه على مذاالقياس الر آ فتاب کے لیے حرکت سالانہ ہو، اور زمین کے لیے حرکت وضعی مخالف جہت حرکت آ فآب ہو؛ تب بھی ثابت ہے (کہ اطلوع وغروب، صیف وشتا، خسوف و کسوف کا حساب راست آجاتا ہے'') اور اگر ( آفتاب وزمین ) دونوں کومتحرک فی لمدارین رکھیے؛ پر ہرایک کی جہت جدا ہو، اورسرعت وبطو میں بہ حساب ہو کہ جتنی در یمیں بطلیموسیوں کے نز دیک ( Geocentric theory کے مطابق) آ فتاب اپنا دورہ پورا کرتا ہے، اُس سے دو چند دیر تو اُس ( آفتاب ) کے لیے (حرکت فی المدار کی صورت میں ) رکھے۔اور جتنی در میں (Heileocentric theory کے مطابق) فیثا غورسیوں کے نزد یک زمین این حرکت وضعی اوری کرتی ہے، اُس سے دو چند در تو اُس (زمین) کے لیے(حرکت فی المدار کی صورت میں )رکھیے، تو بھی حساب برابر آ (جا) ئے (گا)۔اوراگرسرعت وبطومیں اِس تفاوت کے سوااور تفاوت تجویز کیجی؛ پر جتنا ادهر (آفتاب کی طرف) گھٹتاہے، اُدهر (زمین کی طرف) اُتناہی بڑھادیجیے۔مثلاً: بیہ جالیس گھنٹے میں دورہ پورا کرے،تو وہ چیپن میں۔(اوراگر سرعت وبطو کے لحاظ سے ) حرکتِ مجوز ہُ طرفین (آفتاب وزمیں) سے کسی کی حرکت زیادہ سریع ہو، تو پھر ہزار ہا اصل نکل آئیں گی۔اس صورت میں یقینِ احتمالِ واحد بالیقین اس سے بھی زیادہ نادانی کی بات ہے کہ کسی پھر کی فقط حرارت کے وسیلہ سے آگ کا تعین کرلینا؛ کیوں کہ وہاں (آگ کے تعین میں) دو تین ہی اصل تھی (کہ حرارت فقط آگ ہی سے نہیں پیدا ہوتی؛ بلکہ آفتاب سے،الیکٹرک کرنٹ وغیرہ سے بھی پیدا ہو گئی ہے ال (آقتاب وزمین کی حرکت کی سرعت وبطومیں) میں غیر متنا ہی احتمال ہیں'(ا)۔

مطلب بیر کہ زمین کی حرکت وسکون کا مسئلہ ایک عقلی مسئلہ ہے، جس کے ہر پہلو پرامام امتحکمین محمہ قاسم نا نوتو گئ نے روشنی ڈالی ہے۔اب ہم جدید سائنسی پہلو سے مسئلہ پر روشنی ڈالیں گے، اور اُس کے متعلق حکیم الامت حضرت مولانا انٹرف علی تھانو گ کا کلام بھی ذکر کریں گے۔

جہاں تک زمین کی حرکت (۱۵۴۳ء) کے نظریہ کا تعلق ہے، تو معلوم ہونا چاہیے کہ اسے سائنس کی چند عظیم ترین تحقیقات میں شار کیا جاتا ہے اور اِس کی دریا فت کا سہرا کو پڑیکس کے سربا ندھا جاتا ہے؛ لیکن یہ بات تاریخی ثبوت کی مختاج ہے۔ قبل مسح واقعات کی تفتیشات یہ ظاہر کرتی ہیں کہ مسئلہ کی تحقیق کا اصل کریڈٹ یونانی فلسفی فیٹاغورث کو جاتا ہے:

" جس کوحضرت سلیمان علیه السلام کا معاصر بتلایا جاتا ہے۔ یونانی سے جو عربی زبان میں کتب فلسفیہ وریاضیہ کا ترجمہ ہوا ہے، ان میں یہ فدہب (حرکتِ ارض کا) منقول ہے، جس سے قدامت اس مسئلہ کی معلوم ہوتی ہے؛ البتہ چوں کہ گم ہونے کے بعدایک قوم نے اس کو پھر تازہ اور زندہ کیا ہے؛ اس لیے اس قوم کی طرف اس کی نسبت کی جانے گئی" (۲)۔

<sup>(</sup>۱) إمام نا نوتوى، تصفية العقا مكه، ص:۲۶ – ۴۸ \_

<sup>(</sup>۲) حکیم الامت حضرت تھانوی، **امدادالفتاوی، ج۲**،ص: ۱۶۰–۱۲۲۔

تاریخی نزاع سے قطع نظر، گردشِ ارض کا مسکہ ایک عقلی مسکہ ہے، قرآن کے ساتھ اِس کا تعارض نہیں ہے۔ حکیم الامت حضرت تھا نوگ قرماتے ہیں: ''کسی نص شری نے نہاس (حرکت ارض) کا اثبات کیا ہے، نہلی کی ہے۔ پس اثبا تا یا نفیاً یہ مسکہ اسلامی اور شری نہیں ہے، محض ایک عقلی مسکہ ہے، دونوں جانب احتمال اور گنجائش ہے، اور کسی احتمال پر کسی آیت و حدیث پر کوئی اشکال لازم نہیں آتا''۔اور قرآن سے اِس کا ثبوت فراہم نہ ہونا، قرآن کے حق میں کوئی عیب نہیں؛ کیوں کہ''قرآن جس فن کی کتاب ہے، اس میں سب سے ممتاز ہونا یہ فخر کی بات ہے، یعنی اثبات تو حید واثبات معاد واصلاح ظاہر وباطن۔ اگر سائنس کا ایک مسکہ بھی اس میں نہ ہو، کوئی عیب نہیں، اور اگر سائنس کے اگر سائنس کا ایک مسکہ بھی اس میں نہ ہو، کوئی عیب نہیں، اور اگر سائنس کے اگر سائنس کا ایک مسکہ بھی اس میں نہ ہو، کوئی عیب نہیں، اور اگر سائنس کے اعلم' (۱)۔

یمی حال زمین کی کرویت (گول ہونے یا بیضوی ہونے) کا ہے، دونوں مسکے (حرکتِ ارض اور کرویتِ ارض) اگر چیقینی اور مسلمات میں سے ہیں؛ لیکن قرآن کی کسی آیت کا مدلول نہیں ہیں۔ چنال چہ جس طرح ''الأرض کیف سُطِحَت' سے زمین کے کروی نہ ہونے پر دلالت نہیں نکلتی ،اسی طرح ''وَا لاَرُضَ بَعُدَ ذَلِکَ دَحٰهَا' سے زمین کے کروی ہونے پر بھی دلالت نہیں نکلتی۔

### (۲) زمین کا گول ہونا: استدلال کی ایک اور بےاحتیاطی:

مفسر دریابا دی نے زمین کی حرکت کا قرآنی آیتوں سے استنباط کرنے کے بعد زمین کا گول ہونا بھی نص قطعی" یُکوِرُ السَّلُیل عَلمی النهارِ و یُکوِرُ النَّهَارَ عَلمی اللَّیُل"، (وہ رات کو گھماکر لیبٹتا ہے دن پر،اور دن کو گھماکر لیبٹتا ہے رات پر)(۲)کا مدلول ظاہر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تقانوي ، **امداد الفتاوي ،** ج٢ ، ص: ١٦٠-١٢٢\_

<sup>(</sup>۲)عبدالماجد دريابادي تفسير ما**جدي**، ج۲ بص:۱۰۲

اورا بنِ حزم اندلسی (متوفی:۲۵۲ ھے-۱۰۲۴ء) کی تحقیق عبدالله عمادی مرحوم (۱) کےحوالہ سے کہ:

"قرآن وحدیث کی براہین تکویرِ زمین ہی کو بیان کرتی ہیں'۔ ندکورہ آیت
سے استدلال کا نتیجا س طرح ذکر کرتے ہیں " پیش ہے تکویرِ زمین کی'۔
پھرلغت کی شہادت کے طور پر لغوی تحقیق سے پیش کرتے ہیں۔" وَ مُحَــلُّ دَوُرٍ
کُورُدُ"، تواب سوال ہے ہے کہ جب ہر دور ، کورکہ لاتا ہے ، تواس سے کیل ونہار کا دوراور
کورتو ثابت ہوگیا؛ کیکن زمین کی کرویت اور بیضویت پر استدلال کیسے صحیح ہو؟ کیل
ونہار کا تعلق ''اجناسِ عالیہ'' میں سے'' کیف'' یا ''فعل'' و''انفعال'' سے ہے ، اور بیہ
چیزیں مقولہ عرض سے تعلق رکھتی ہیں ، جب کہ ''زمین'' کا تعلق مقولہ جو ہر سے ہے۔
ایسی صورت میں ایک کا دوسر سے براطلاق کیوں کر درست ہوگا؟

کہنے کا مطلب میہ ہے کہ غیر مختاط استنباط ہے؛ لیکن استدلال کی بے احتیاطی دکھانے کا مطلب نہیں کہ ہم زمین کا مسطح ہونا ثابت کرنا چاہتے ہیں۔ ہر گزنہیں۔ تفسیر بیان القرآن اہلِ حق کی نمائندہ تفسیر ہونے کی حیثیت سے بطور دلیلِ راہ محض محقق دریابا دی کے پیش نظر رہی ہے، اسی تفسیر میں فائدہ کے تحت مذکور ہے:

محقق دریابا دی کے پیش نظر رہی ہے، اسی تفسیر میں فائدہ کے تحت مذکور ہے:

"وَليس فى السطحِ دَلَالَةٌ على عَدَمِ كُرْ قِ الأَرُضِ؛ لِاَنَّهَا في النَّظُوِ مسطحة؛ وَللْكِنُ أَنُ تَكُونَ في النَّطَيِ مسطحة؛ وَللْكِنُ أَنُ تَكُونَ في النَّحقِيُ قَةِ كُرَّةٌ إِلَّا أَنَّهَا لِعَظُمِهَا لَا تُدُرَكُ كُرِّيَّتُهَا "(٢).

<sup>(</sup>۱) پیادیب اور صحافی تھے۔ایک عرصہ تک علامہ تبلی کی ماتحق میں' الندوہ'' کے سب ایڈیٹر اور' وکیل'' امرت سر کے ایڈیٹر اور روز بان پر اچھی قدرت تھی۔مطالعہ اور مشق کے زور پرعربی استعداد بہم پہنچائی تھی؛ لیکن درسیات کی تحصیل و تکمیل سے محروم تھے۔سرسید کے متعدد مضامین ورسالوں کی اشاعت اور'' تہذیب الطاق'' کا دوباہ اجراموصوف کے کارناموں میں سے ہے۔

<sup>(</sup>۲) حکیم الامت حضرت تھانوی، **بیان القرآن،** (الہند: تاح پبلی کیشنز، دبلی، د.ط،۳۵۳۱ھ-۱۹۹۳ء)، ۲۶مش: ۹۵\_

زمین کی حرکت اوراس کی کرویت؛ دونو ن مسئلے بقینی قطعی اور مسلمات میں سے ہیں؛ لیکن قرآن کی کسی آیت کا مدلول نہیں ہیں۔ چنال چہ ذکر کیا جاچکا ہے کہ جس طرح"الأرض کیف سُطِحَت" سے زمین کے کروی ہونے کی نفی پر دلالت نہیں نکلتی۔ اسی طرح"وا لُارُضَ بَعُدَ ذلِکَ دَحٰهَا" سے زمین کے کروی ہونے کے اثبات بر بھی دلالت نہیں نکلتی۔

حضرت محقق دربایا دی نے آیت ''وَا لَارُ ضَ بَعُدَ ذٰلِکَ دَحْهَا'' کی تفسیر میں بھی بےاحتیاطی کی ہے۔انہوں نے تفسیر میں پیکھ دیا کہ:''بعض نے یہیں سے ز مین کی کرویت بھی نکالی ہے''۔اورحوالہ صاحبُ المنار علامہ رشید رضا کا دینے کے ساته بى روح المعانى كى يعبارت "وَهُو قَوْلُ بِكُرُويَّتِهَا الْحَقِيْقَة، اللَّهِ ذَهَبَ تَثِيْتُ رِّ" (۱) درج کر کے مغالطہ دینے کی کوشش کی ہے، جب کہ واقعہ پیہ ہے کہ ایک طبعیاتی شخقیق کواس حیثیت ہے کہ چوں کہ زمین کا ذکر آیا ہے، طرداً للباب، مبعیین کے اقوال کا ماحصل بھی بیان کر دیا گیا،جس کا خلاصہ پیہے کہ زمین اپنی حقیقت کے ا متبار سے کروی ہے۔صاحب روح المعانی کہتے ہیں کہ اکثر محققوں کا یہی قول ہے؛ لیکن خودان کے نز دیک آیت کی مدلولیت سے اس کوکوئی سرو کا رنہیں ؛ اس لیے اس حثیت سے روح المعانی کا حوالہ بےسود ہے،اور پھرصا حب تفسیر ماجدی کے لیے تو بي بهي مناسب نهيس تفاكرآيت كالشاره بإدلالت (فيه دلالةٌ أو الشارةٌ . . . كرة أو كالكرة في الاستدارة) وكهاني كيوه صاحبُ المنارى تقليدكرت، جن کا حال پیہ ہے کہ وہ سائنسی تحقیق کی سندوں کوقر آن کریم سے پیش کرنا ضروری ستمجھتے ہیں۔

الا مام محمد قاسم النانوتوي فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) عبدالماجد دریابا دی ت**نسیر ماجدی**، جے ی<sup>ی</sup> ۱۸۳۸ –

"ہاں! جیسے آگ کے وسلہ سے پھر کی حرارت کا یقین اپنی آنکھ کے بھرو سے، یا کسی مخبر صادق کے بھرو سے کر سکتے ہیں۔ ایسے ہی تعین احتال واحد (قرآن کے وسلہ سے زمین کی حرکت کا ، یا سکون کا، کسی کا بھی نہیں کر سکتے ۔ ہاں! آفتاب کا کر سکتے ہیں )، اعنی حرکتِ آفتاب بہ وسیلہ قرآن شریف، اعنی جہت یسب حسون کر سکتے ہیں، وغیرہ اور نیز احادیثِ کثیرہ، شریف، اعنی جہت یسب حسون کر سکتے ہیں، وغیرہ اور نیز احادیثِ کثیرہ، کر سکتے ہیں۔ باقی اِس سے زیادہ گفتگو کرنی کہ پھر زمین بالکل ساکن ہی ہے، یا کوئی حرکت اس کی بھی ہے، اور زمین صوب ہیا اس کے بچ میں پچھ خلویا آبادی بھی ہے، اور زمین صوب ہے، یا اس کے بچ میں پچھ خلویا آبادی بھی ہے، اور خیر صادق کی طرف سے کوئی تصریح نہیں؛ کیوں کہ اِمکان ہر طرح کا ہے، اور خیر صادق کی طرف سے کوئی تصریح نہیں؛ کیوں کہ یہاصل حقیقت ہے مسلہ کی؛ لیکن اس باب میں بعض مفسرین نے غلوسے کا م یہاصل حقیقت ہے مسلہ کی؛ لیکن اس باب میں بعض مفسرین نے غلوسے کا م لیتے ہوئے یہ کھی دیا ہے کہ:

"قدیم تفسیری جس زمانہ میں لکھی گئی ہیں، کوئی حرکتِ ارض کا خیال بھی نہیں کرسکتا تھا؛ اس لیے اگر مفسرین کرام کے ہاں بی تول نہ ملے، تو اِس پر حیرت ذرا بھی نہ کرنا چاہیے"۔

اوریہ لکھنے پر ہی بس نہیں کیا؛ بلکہ حرکتِ ارض اور کرویتِ ارض کے مسلہ کوزورلگا کرقر آن کریم کی بعض آیتوں سے ثابت کرنے کی سعی نامشکور بھی کرڈالی (۲)۔

#### (۳) آفتاب کی گردش:

حرکتِ ارض کی طرح جدید تفسیروں میں حرکتِ سمس کے مسلہ میں بھی غلو سے کام لیا جارہا ہے؛ لہٰذااس مسلہ کی وضاحت بھی ضروری ہے۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تصفی**ة العقا ئد**،ص:۴۸-۴۸\_

<sup>(</sup>۲) دیکھیے:عبدالماجد دریابا دی ت**فسیر ماجدی**، ج۵م ۴۲۲\_

یہ بات معلوم ہے کہ کو پر نیکس (۱۲۷۳ – ۱۵۴۳ء) نے ۱۵۴۳ء میں نظام کا نئات کے باب میں زمین کے بجائے ، آفتاب کی مرکزیت Heileocentric) کا نئات کے باب میں زمین کے بجائے ، آفتاب کی مرکزیت theory) کا تصور پیش کیا تھا، جس کی روسے بطیموس کے نظریۂ مرکزیتِ ارض (Geocentric theory) پر ببنی مسائل غلط قرار پائے تھے۔کو پڑنیکس کی اسی تحقیق کی روشنی میں جرمن نزاد سائنس داں جونس کیپلر (۱۵۱۱–۱۹۴۳ء) نے پہلے تو یہ بتایا کہ سیاروں کی شکل کروئ نہیں ؛ بلکہ بیضوی ہے، پھر سیاروں کے تین قانون وضع کیے، جنہیں ''کلیاتے کیپل'' یا ''قوانین کیپل'' کہا جاتا ہے:

(۱) سیارےسورج کے گرد بیضوی شکل میں گھومتے ہیں، جن کے ایک فو کس پر سورج ہے۔

(۲) ہر سیارے کوسورج کے ساتھ ملانے والا خطِ حاصل مساوی اوقات میں مساوی علاقوں کوواضح کرتا ہے۔

(۳) آربٹ کے پیریڈ کا مربع بینوی شکل کے سیمی میجرا میسن کے مکعب کے راست متناسب ہوتا ہے <sup>(۱)</sup>۔

(۱) ابتدائی دوقانون ۱۹۰۹ء رمیس اور تیسرا قانون ۱۹۹۰ء رمیس حالات کا اِنقلاب دیکھیے کہ عہد حاضر میں سکونِ سخس کے نظر یہ کو بالکل باطل قرار دیا جا چکا ہے، اوراب اہلِ سائنس کوآ قباب کی حرکت کا اقرار ہے۔ چناں چہ موجودہ دور کے سائنسدانوں کی ترجمانی کرتے ہوئے ڈاکٹر ہارون کی لکھتے ہیں: '' ماہرین علم فلکیات کے جمع کردہ اعداد و ثار کے مطابق سورج ۲۰۰۰، ۲۰ کے کو گھر ٹر فقار سے ایک انتہائی روثن ستارے'' دویگا' کو مطابق سورج میں کی طرف رواں دواں ہے اوراس کی بیگردش اس کے خصوص مدار میں ہے، جسے ماہرین نے ''سور اقع''س) کی طرف رواں دواں ہے اوراس کی بیگردش اس کے خصوص مدار میں ہے، جسے ماہرین نے ''سور انجیکس (Solar Apex) کا نام دیا ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ مورج دن میں انداز آ ۲۰۰۰، ۲۸ کارکلومیٹر سفر کرتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ تمام سیارے (Planets) اور سکتی سیار ہے ( Satellites ) بھی مشمی نظام تجاذب کے تحت اتنا ہی فاصلہ طے کرتے ہیں''۔ (ڈاکٹر ہارون کی کی قرآن کو رہنمائے سائنس، ( مکتبہ رحمانیہ اردوبازار الاہور)، ص:ااا)۔ اِس طرح بید طے ہو چکا ہے کہ آفتاب ساکنٹیں؛ بلامتحرک ہے۔ اس کے بعداب یہ تحقیق ضروری ہے کہ آفتاب کی حرکت کس قسم کی ہے۔ این ہے یاوضتی ؟

Planets more around the sun in ellipses. he line connectin the sun to a planet swees equal areas in equal time. The squire of the orbital peruod of a planet is directly proportional to the cube of the mean distance from the sun.

اِن قوانین کے سہارے ریاضی اور فلکیات کے ماہر کیپلر نے بیڈ نابت کیا کہ نظام سٹمسی میں سورج کے گرد سیاروں کی حرکت بیضوی ہے اور سورج اپنی جگہ پر ساکن ہے۔ کیپلر کی پیخقیق ۱۲۰۹–۱۹۱۹ء رکے مابین وقفہ میں شائع ہوئی۔

زیرِ بحث مسکلہ پراصولی گفتگو کرتے ہوئے حکیم الامت حضرت مولانا تھانو کی فرماتے ہیں کہ:

" قرآن کریم ایک کتاب ہے اصلاح ارواح کی" اور اصلاح ارواح کا سب سے عظیم مقدمہ تو حید کا ثابت کرنا ہے، اور مہل واقرب طریق اِس کا اِستدلال بالمصنوعات ہے"۔ اِس ضرورت سے" کہیں کہیں اِجمالاً واختصاراً بعض مضامین خلق سلموات وارض وانسان وحیوان وغیرہ کا بیان ہوا بھی ہے اور چوں کہ تفصیل کی حاجت نہتی؛ اس لیے اس (تفصیل) کا ذکر نہیں ہوا۔ غرض سائنس کے مسائل اس کے مقاصد سے نہیں؛ البتہ بہ ضرورت تائید مقصود کے جتنا پچھاس میں بدلالت قطعیہ فدکور ہے، وہ یقیناً اور قطعاً صحیح ہے، کسی دوسری دلیل سے اس کے خلاف کا اعتقاد جائز نہیں۔ اگر کوئی دوسری دلیل اس کے معارض ہوگی بعد تحقیق وہ دلیل ہی مخدوش ہوگی، یا تعارض کا شبہ عائد ہوگا۔ کے معارض ہوگی بعد تحقیق وہ دلیل ہی مخدوش ہوگی، یا تعارض کا شبہ عائد ہوگا۔ دلیل سے کہ دلالت آیت کی قطعی نہ ہو، اس کے خلاف پر ممکن ہے کہ دلیل سے مصرف کرلیں گے، جیسا اصول موضوعہ کر میں تحقیق ہوا، (جو کتاب 'الانتہا ہات المفید ق' کے شروع میں موضوعہ کر میں تحقیق ہوا، (جو کتاب 'الانتہا ہات المفید ق' کے شروع میں فرکور ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ دلیل فلی طنی الدلالت کے قبول کے وجوب میں حکول کے وجوب

پر بھی چوں کہ دلائل صحیحہ قائم ہیں؛ اس لیے اس کو بھی نہیں چھوڑ سکتے۔ الیی صورت میں نقلی ظنی الدلالت میں تاویل کر کے بھی ظاہر سے پھیر کرعقل کے مطابق کر کے اس کو قبول کریں گے )(1)۔

اس وضاحت کی روشنی میں مسکہ زیر بحث ملاحظہ فر مایئے ۔ حکیم الامت حضرت تھانو کؓ فر ماتے ہیں:

"آ فَابِ كَ لِيَحْرَبَ اَيُنِيَّة ثابت بِ إِظَامِ تُولِهُ تَعَالَى: "وَهُوَ الَّذِيُ خَلَقَ اللَّهُ مُ سَسَ وَاللَّقَ مَ سَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ خَلَقَ اللَّيْ مُ سَسَ وَاللَّقَ مَ سَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَّسُبَحُونَ "(٢).

''اوروہ ذات ہے، جس نے رات اور دن سورج اور چاند پیدا کیا،سب ایک دائر ہمیں تیررہے ہیں''۔

اوربعض حکماء آفتاب کی حرکت صرف محور پر مانتے ہیں، (لیعنی حرکت وضعی کے قائل ہیں، جیسے چکی کی حرکت اپنے محور پر ہوتی ہے)، جس پر کوئی دلیل قطعی قائم نہیں۔ پس حرکتِ ائینیہ کا قائل ہونا اور بعض حکماء کے قول کا ترک کر دینا واجب ہوگا''؛ کیوں کہ اس باب میں عقلی قاعدہ یہ ہے کہ جب دلیل نقتی ظنی اور وعقلی ظنی میں تعارض ہو، تو چوں کہ دلیل نقتی مظنون الصدق کے ماننے کے وجوب پر دلائل صححے قائم ہیں، جو اصولِ (فقہ) وکلام (لیعنی علم کلام) میں مذکور ہیں۔ اور دلیل عقلی مظنون الصدق کے ماننے کے وجوب بر کوئی دلیل صححے قائم نہیں؛ اس لیے اس وقت دلیل نقتی کو مقدم رکھیں گے اور دلیل عقلی کو غلظ ہمجھیں گے'۔
اس اصولی گفتگو کے بعد نصوص کی تشریح کے موقع پر بھی حکیم الامت حضرت مولا نا تھا نوگی نے زیر بحث مسئلہ بر روشنی ڈالی ہے:

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تقانوی، **الانتبا بات المفيد ة** ، (الهند: مطبع انتظامی، كان پور، د.ط، اسهاهه)،ص: ۲۵-۴۵\_ (۲) سورة الانبياء: ۳۳\_

(۱)" وَقَدَدَهُ مَنَا ذِل لِتَعُلَمُوا عَدَدَ السِّنِيْنَ وَالْحِسَابِ. اس (کی چال) کے لیے منزلیس مقررکیس (کہ ہرروزایک منزل قطع کرتا ہے)، تاکہ (ان اجرام کے ذریعہ سے) تم برسوں کی گنتی اور حساب معلوم کرلیا کرو۔ منزل سے مراد وہ مسافت ہے، جس کو کوئی کو کب شب و روز میں قطع کرلے، خواہ وہ مسافت خلا ہو یا ملا ہو، اور اس معنی کر آفتاب بھی ذی منازل ہے؛ چنال چہ بعض نے 'وَقَدَرَه'' کی ضمیر بتاویل ہرواحد کے دونوں کی طرف راجع کی ہے؛ لیکن چوں کہ قمر کی چال باعتبار سورج کے سریع ہے اور اس کا منازل کو طے کرنا محسوس ہے؛ اس لیے اس کے ساتھ سیرِ منازل کی تخصیص مناسب ہوئی''(۱)۔

(۲)' وَالشّمُسُ تَجُوِيُ لِمُسْتَقَرِّ لَّها..... " وَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ". اور (ايك نشانی) آفتاب (ہے كہوہ) اپنے مُعكانے كى طرف چلتار ہتا ہے، (بيعام ہے اس نقط كو بھى جہاں سے چل كرسالانه دورہ كرك پھراسى نقط پر جا پہنچتا ہے اور نقط أفقيه كو بھى كه حركت يوميه ميں وہاں پہنچ كر غروب ہوجا تا ہے، (چا ندسورج) دونوں ايك دنيائر هميں (حساب سے اس طرح چل رہے ہيں، گويا) تيررہے ہيں "(۱)۔

ان دونوں اقتباسات میں حرکتِ اینی کی دلالت بالکل ظاہر ہے؛ کیکن اگریہ قول ثابت ہوجاوے کہ شمس کی حرکت کسی مدار پڑہیں، گویا ظاہر معنی میں حرکتِ این نہیں ہے، کہ جس پر'سباحت' کا تحقق ہو سکے، تو بتاویل، حرکتِ وضعی پر آیت کی دلالت تسلیم کی جائے گی، جسیا کہ بیان القرآن ہی کا درج ذیل اقتباس اس پر ججت ہے، فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حضرت تھا نوی ، **بیان القرآن** ، تفسیر سور ۂ یونس ، پ:اا۔ ب

<sup>(</sup>۲)ایضاً، سوره یشین،پ:۲۳ رآمیت:۴۹ پ

(۳) ' فلک گول چیز کو کہتے ہیں، چوں کہش وقمر کی حرکت متدریہ ہے؛اس لیے اس کے مدار کوفلک فرمادیا اوراگریی قول ثابت ہوجاوے کہشس کی حرکت کسی مدارینہیں،تو خوداس کی حرکتِ وضعیہ جومحوریر ہے،ایک کرؤمتو ہمہ پیدا كرتى ہے، فلك اس كوبھى عام ہوجاوے گا....اور حركت وضعيه بھى دال على القدرة ہے کہاتنے بڑے جسم میں تصرف ہےاور یہی مقصودِ مقام ہے''(ا)۔ لیکن اس تا ویل کی نوبت آئے گی نہیں؛ کیوں کہ آفتاب کے لیے اُپنی حرکت بھی ثابت ہے، اس باب میں اہل سائنس کی جو کھے تحقیق ہے، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ فلکیات کے ماہرین پہلے صرف حرکتِ محوری (وضعی ) کے قائل تھے؛لیکن دورِ حاضر میں اُنہیں آفتاب کی حرکتِ اَینیہ کااعتراف ہے۔ وہ کہتے ہیں:'' The sun is in motion, just like any other star" لیخی آ فتاب بھی دوسرے ستاروں، سیاروں کی طرح حرکت میں ہے۔جس طرح تمام سیاروں کی لیے دوشم کی حرکتیں ثابت ہیں: (۱) محوری یاوضعی (Rotational)، (۲) اَنِی یا مداری (Revolutional)۔اس طرح آفتاب کے لیے بھی''حرکت وضعی'' کے ساتھ ''ا پنی حرکت اور مداری حرکت'' ثابت ہے، حبیبا که گزشتہ بیان سے بھی واضح ہوا کہ آ فتاب'' بے حدتیز رفتار سے ایک انتہائی روشن ستارے کی طرف رواں دواں ہے'۔ اب یہ بات الگ ہے کہ آ فتاب کی بیروانی اور تیز رفتاری بھی ،سورج اورنسروا قع کے مابین فاصلہ کود کیھتے ہوئے، نہایت ست ہے؛ کیوں کہ اہلِ سائنس نے آج کی دوربینوں اور ترقی یافتہ مشاہداتی ٹیکنا لوجی (جس سے لا کھوں کلومیٹر دورمجو گردش اجرام کودیکھا جاسکتا ہے)،مشاہدہ کرکے بینتیجہ اخذ کیا ہے کہ'' نسروا قع''(Vega) ستارہ کا سورج سے فاصلہ ۵-۲۱ رنوری سال ہے، ہم، جب کہ سورج اس کی جانب ۲۰ رکلومیٹر (۱) حكيم الامت حضرت تھا نو ی، **بيان القرآن**، سورة الانبياء، پـ: ۱۷، آيت . ۳۳۰ \_ فی سینڈ کی رفار سے چل رہا ہے،'' away!...the Sun...travel 26.5 L.Y. at a speed of away!...the Sun...travel 26.5 L.Y. at a speed of "کہاں ایک لاکھ چھیاسی ہزارمیل فی سینڈ کی رفتار کی مسافت کااس قد ربعید فاصلہ ہے اور کہاں ۲۰ رکلومیٹر فی سینڈ کی رفتار سے تعاقب ؛ لیکن اِس سے اتنا تو ہم رحال ظاہر ہو گیا کہ آفتا ب اپنی پہلی جگہ چھوڑ کر آ گے ہڑھتا ہے اور دوسری جگہ پنچتا ہے، اور بہی حرکتِ اینیہ ہے، جس کا اہلِ سائنس کو دورِ حاضر میں اعتراف ہے۔ یہ وہ ہی حقائق ہیں، جس کے متعلق فکری اصول بطور متن کے حرکتِ ارض کی تحقیق میں حضرت نا نوتو گئے کے حوالہ سے پیش کیے جا ھیے۔

# سائنسی قوانین (Scientific Laws)

## حاصل گفتگو

''جہال کہیں نام وجود کا ہوگا، خواہ نبا تات میں، خواہ جمادات میں، وہال علم، قدرت، صفاتِ وجود یہ بھی ضرور ہوں گی۔ (اگر حیوانات، نبا تات، جمادات میں) فرق ہوگا، تو بوجہ مزید قابلیت ونقصانِ قابلیت، کمی بیشی صفات کا فرق ہوگا۔ جیسے آئینہ وغیرہ اجسام میں کمی بیشی قبولِ نور کا فرق ہوتا ہے''(ا)۔ ''کون نہیں جانتا کہ فاعل بے ارادہ ایک مفہوم بے مصداق؛ بلکہ ممتنع (محال) ہے۔ فعل کے لیے فاعل میں ارادہ شرط ہے؛ ورنہ وہ اُس کا فعل نہیں، کسی قاسر کا فعل ہے۔ بہر حال! فعلِ فاعل (دوقسموں) ارادی اورقسری میں مخصر ہے۔ فعلِ طبعی ظاہر میں قتم ثالث ہے؛ ورنہ غور سے دیکھو، تو ان ہی (ارادی اورقسری) میں داخل ہے''(۱)۔

فلاسفہ اور اہلِ سائنس کے ذکر کردہ:''طبعی اوصاف بھی پورے طور پر طبعی نہیں ،ایک طرح سے وہ بھی عارضی ہیں۔ بسااوقات دوسرے کے زور اور غلبے کے سبب زائل ہوجاتے ہیں۔کون نہیں جانتا کہ یانی کی برودت طبعی ہے اور پھرآگ کے غلبے کے سبب کتنا کچھ گرم ہوجا تا ہے۔اور ہر پھر کی مطبعی بات ہے کہ اوپر پھینک دیں،تو ہے کہ اوپر پھینک دیں،تو اوپر چلاجا تاہے'۔

اہلِ سائنس کے بہاں اِس کے بھی ضالطے ہیں؛ چناں چہ برطانیہ کے مشہور سائنس داں نیوٹن نے بہ قانون وضع کیا کہ:

" کا ئنات میں ہرشی ساکن ہمیشہ ساکن رہتی ہے، جب تک کہ اُس پرکسی بیرونی قوت کا اثر نہ پڑے اور ہرشی متحرک ابد تک خود بخو دحرکت کرتی رہے گی، تا آں کہ کوئی قوت خارجی اُسے روک دے'۔

پھراس قاعدہ کے اجرامیں جو غلطی ہوئی، وہ یہ کہ اِس قانون کا اِنطباق افلاک کی حرکت پر کر کے کہد دیا گیا کہ افلاک کی حرکت دائی ہے (۱)، یعنی اُس پر خارج سے اثر انداز ہونے والی کوئی قوت ہے نہیں؛ اِس لیے بیا فلاک اپنی'' طبیعت' کے اثر کے تحت ہمیشہ حرکت کرتے رہیں گے؛ لیکن'' بیرونی قوت'شی کی حرکت اور سکون تبدیل کرسکتی ہے، سے نیوٹن کا ذہمن رسااِس حقیقت تک نہ بھنچ سکا، جسے حضرت نا نوتو گ نے ظاہر فرمایا:

''پرخدا سے زیادہ زور والانہیں کہ اِس کی ذات وصفات میں اُس (زور والے) کا زور چل سکے؛ بلکہ کسی میں کسی قتم کا زور نہیں ۔خدا کے سامنے سب بمنزلہ آلات اور اور زاروں کے ہیں ۔زور ہے توخدا ہی میں ہے۔ ہاں! خدا کے زور اور تا ثیر کے حق میں جتنی مخلوقات میں زور والے اور تا ثیر والے ہیں، بمنزلہ پانی کے ایس بحیث میں بانی بہہ بہہ کر آتا ہے، ایسا ہی خدا کے زور اور تا ثیر ور والوں اور تا ثیر والی اشیا میں کو بہہ بہہ کر آتی ہیں'۔

<sup>(</sup>۱)مولاناموسی روحانی بازی ، فلکیات جدیده -

## سائنسي قوانين

## (Scientific Laws)

سائنسی قوانین عقلی استدلال برمبنی ہوتے ہیں، جواکثر تو ظن وتخین برمبنی ہوتے ہیں اوربعض اوقات خیالی ہوتے ہیں۔اُن کےمتعلق دعوی بتحقیق کے مرتبہ کونہیں پنچتا؛لہذاا گرسائنسی مسلہ کی تر دید کسی قوی دلیل سے ہورہی ہو،تو سائنسی خیال کی حمایت درست نہیں ۔ اِس کی مثال زمین اور مقناطیس کی قوتے کشش کا اصول ہے۔ قوتے کشش کا بیمسکلہ (Taw of Universal Gravitation) نیوٹن کا دریافت کردہ ہے۔ لوہا مقناطیس کی طرف جاتا ہے اور اویر کی چیز نیچے کوگرتی ہے۔ بیتو ہرایک کا مشاہدہ ہے؛ کیکن زمین اور مقناطیس میں کوئی قوت ہے، جسے توت کشش کہتے ہیں اور مذکورہ اشیاء کافعل اِسی قوت کی وجہ سےصا در ہوتا ہے، یہ جز ومتعلم فیہ ہے۔الیی صورت میں صرف اُسی وقت تک قوتِ کشش کےاصول پر اطمینان کیا<sup>ا</sup> جاسکتا ہے، جب تک بدوعوی کسی قوی دلیل کے معارض نہ ہو؛ لیکن اگر کسی قوی دلیل کے معارض ہو گا، تو اُس صورت میں دو کمیت والی اشاء کے مابین قوت ( Force of attraction between two masses) کے پائے جانے اور قوت کا کمیتوں کے راست متناسب ہونے اور معکوں متناسب ہونے کا اصول قابلِ تسلیم نہ ہوگا۔ اسحاق نیوٹن (۱۲۴۲–۲۷۷۱ء) کے دریا فت کر دہ عمومی قوتے کشش کے قانون (General law of Universal gravitation) میں تین طرح کے

سوال پیدا ہوتے ہیں:

(۱) کیاز مین پھرکومثلًا اورمقناطیس لوہے کواپنی قوتِ کشش سے کھینچتے ہیں، یا یہ چیزیں اپنے ارادہ سے ان کی طرف جاتی ہیں؟

(۲) یہ فرض کر لینے کے بعد کہ زمین اور مقناطیس کی قوتِ کشش اشیا کواپی طرف کھینچتی ہے۔ دوسراسوال میہ ہے کہ: کیاان کی پیخصوصیت ذاتی ہے؟

(۳) کیاطبعی خصوصیت کا اس مفہوم میں جواہل سائنس مراد لیتے ہیں، واقعۃً کا ئنات میں کہیں وجود ہے؟

## طبعی قوت ،طبیعت یا Tropism کی تحقیق:

مسئلہ کی تحقیق الا مام محمد قاسم النانوتو کی کی تحریرات کی روشنی میں ذکر کی جاتی ہے۔ فہروہ مسئلہ پر کلام کرتے ہوئے حضرت نے سب سے پہلے ایک اصول موضوعہ ذکر فرمایا ہے کہ:'' وجو د' خدائے تعالی کی صفت؛ بلکہ اخص صفات میں سے ہے؛ لہذا ہر موجود میں موجود ات کے مناسبِ حال صفات کا پایا جانا ضروری ہے؛ ورنہ وہ موجود، موجود نہ ہوگا، معدوم کہلائے گا۔ فرماتے ہیں:

''جہاں کہیں نام وجود ہوگا،خواہ نباتات میں،خواہ جمادات میں، وہاں علم، قدرت، صفاتِ وجود یہ بھی ضرور ہوں گی۔ (اگر حیوانات، نباتات، جمادات میں) فرق ہوگا، تو بوجہ مزید قابلیت ونقصانِ قابلیت، کمی بیشی صفات کا فرق ہوگا، جیسے آئینہ وغیرہ اجسام میں کمی بیشی قبولِ نور کا فرق ہوتا ہے''(۱)۔ اور دوسرے موقع پر فرما چکے ہیں کہ ہرمخلوق کوا پنے خالق کی طرف کم سے کم إن سات صفتوں کی احتیاج ہے:

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی، **قبله نما**یس:۱۶۲–۱۶۳\_

(۱) حیات، (۲) علم، (۳) مشیت، (۴) کلام، (۵) اراده، (۲) قدرت، (۷) تکوین <sup>(۱)</sup> به

اگر فروعات وجزئیات پراس اصول کی تفریعات کا جائزہ لیں، تواس سے
استبعادات،خوارقِ عادات،خلاف ِ قوائینِ فطرت کے جانے والے امور کے عقد کے
صلتے چلے جاتے ہیں اور سائنس کے تصورِ Tropism کا رد کھلے طور پرنظر آ جا تا
ہے۔ فدکورہ اصول کا اجرا حضرت نا نو توگ نے ایک بڑے اہم مسئلہ کوعقلی طور پرحل
کرنے کے لیے فرمایا ہے۔ وہ مسئلہ سے ہے کہ خدائے تعالی نے زمین پر سے بات حرام
قرار دے دی ہے کہ وہ انبیاء علیہم السلام کے جسم کوخراب کرے۔ اِس پر معاصر فکر کا
ایک مغالطہ ہے، حضرت نے پہلے مغالطہ ذکر کیا ہے، پھرائس کا اِز الہ فرمایا ہے۔
مغالطہ:

''غیر ذوی العقول پرکسی چیز کے حرام ہونے نہ ہونے کے کیامعنی؟ اِس طرح کی حرمت (تو) ذوی العقول کے ساتھ مخصوص ہے، اور غیر ذوی العقول میں وجوب وحرمت محض بمعنی طبیعت و خاصیت وغیر طبیعت وغیر خاصیت ہوں تو ہوں''۔

مطلب میہ ہے کہ شی کی طبعی خصوصیت اوراً س کے لزوم ذاتی کی وجہ سے کام ہو
ر ماہو۔اس لحاظ سے اُسے واجب کہد دیا ہوگا۔اسی طرح اگر طبعیت اورخاصیت کی وجہ
سے کام نہ ہور ہا ہو، تو اس کوحرام کہد دیا ہوگا؛ ورنہ غیر ذوی العقول کے متعلق میہ کہنا کہ
اُن پر فلال کام واجب ہے اور فلال با تیں حرام ہیں، بالکل بے معنی بات ہے۔
اس لیے ''اگر کوئی صفت غیر ذوی العقول میں سے کسی کی خاصیت اور
طبیعت ہے، تو اُس کو بہنست اس (صفت کے) مامور بہ (کہد دیا ہوگا)، اور
اُس صفت کے عدم یا اُس کی ضد کوحرام کہدیا ہوگا'۔

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوی،تقر**مردل پذیر**یص:۸۱۳<sub>-</sub>

کیوں کہ زمین تو جمادِ محض ہے، کوئی ذی حیات اور ذی شعور تو نہیں کہ احکامِ حرام وحلال کی مکلّف ہو سکے؛ لہذا اُس مٹی میں ہی بیطبعی بات ہوگی کہ اجسام کوخراب نہ کرے، یا اُن اجسام ہی میں بیہ بات ہوگی کہ ٹی سے ملنے کے ساتھ خراب نہ ہوں۔ بیم خالطہ کی تقریر ہے۔ آگے جواب ملاحظہ ہو:

## امور مبيعی بھی ارادی امورین:

''سواس کا جواب ہے ہے کہ: حیوانات، نبا تات، جمادات بھی، جن کوغیر ذوی العقول کہتے ہیں، بشہا دتِ کلام اللہ واحادیث رسول اللہ علوم و إدراک رکھتے ہیں اور وہ بھی مکلّف ہیں۔ اُن کے لائق اُن کے لیے بھی احکام ہیں۔ من جملہ اُن احکام کے اُن کے امور طبیعی بھی معلوم ہوتے ہیں''۔ من جملہ اُن احکام کے اُن کے امور طبیعی بھی معلوم ہوتے ہیں''۔ ولائل:

'' گرچوں کہ اول تو اُن کا ذوی العقول ہونا، جو مدارِ تکلیفِ شرعی ہے خیٰ ،

نظرِ عوام کو اُس تک رسائی نہیں۔ دوسرے اُن میں تعمیلِ احکام علی الدوام پائی
جاتی ہے، یعنی ایپ طبائع پر قائم ہیں، (ارادی واِختیاری طور پر حکم سے
اِنْحراف نہیں کرتے) اور بیشان (کہ ایپ طبائع پر قائم رہیں، اور ارادی
واِختیاری طور پر حکم سے اِنْحراف نہ کریں) مطلّفین، یعنی جن و بشر سے بہت
مستعدہے؛ (کیوں کہ جن و بشر کے اندر سرکشی ہے؛ اس لیے وہ احکام سے
اِنْحراف کرتے ہیں۔ برخلاف غیر ذوی العقول کے کہ اُن میں تعمیلِ احکام علی
الدوام ہوتا ہے )، تو اُن کے علوم وا درا کات اور ارادات کا اِختفا اور دوامِ تعمیل
احکام کا استبعادا ہل عقولِ قاصرہ کے لیے، جن کو کم عقل معقولی کہتے ہیں، .....
باعثِ انکارِ معنی حقیقی امرو نہی ہوجا تا ہے؛ مگر حق کہی ہے (کہ اپنی عقل وشعور
باعثِ انکارِ معنی حقیقی امرو نہی ہوجا تا ہے؛ مگر حق کہی ہے (کہ اپنی عقل وشعور
کے بساط بھرا حکام کے مکلّف جمادات بھی ہیں، اور ایپ ارادے سے تفویض

نہیں سمجھتے )۔اوراہلِ حق جن کا دیدہ بصیرت کشادہ ہے، وہ خوب جانتے ہیں کہ سواجن وبشر (علاوہ جن وبشر کے،اور موجودات، لیعنی حیوانات، نباتات، جمادات) سب بہ ارادہ واختیار قائم ہیں؛ مگر چوں کہ مثل جن وبشر اُن غیر ذوی العقول) میں عصیانِ خداوندی نہیں اور اِس سب سے اُن کا حال کیساں رہتا ہے۔ دوسر حواس واعضا، جوطر یق اِدراک اور خدام اِدراک ہیں اور اُن کا اراک وخواصِ آثار میں سے ہیں، ہیں اور نفس وکلام و گفتگو وغیرہ، جو آثار اِدراک وخواصِ آثار میں سے ہیں، (اُن غیر ذوی العقول میں) پائے نہیں جاتے، تو اُن کا ارادہ مخفی و مستر ہے؛ (اِس لیے) اہلِ معقول جن کو عقل سے بہرہ کم ہے، اُس (غیر ذوی العقول کے علوم وادراکات اور ارادات) کو طبیعت کہتے ہیں اور اُس کی تعریف میں فاعل بے ارادہ کہہ کے اپنی بے عقلی ظاہر کرتے ہیں'۔

#### أيك إشكال كاإزاله:

ندکورہ بالا وضاحت سے اِس موقع پر جو اِشکال پیدا ہوتا تھا، وہ بھی دور ہو گیا '' کہاگر بیکام ارادہ سے اِن اشیائے ندکورہ سے صادر ہوتے ،تو بھی نہ بھی یوں بھی ہوتا کہ اِس کےخلاف ہوتا۔ چناں چہ جتنے کام جان بو جھ کر کیا کرتے ہیں۔ جیسے کھانا پینا،سونا، اُن میں یہی ہوتا ہے کہ بسااوقات نہیں کرتے''۔

تواس کا جواب یہی ہے کہ: ''اُن کا حال یکساں' ،اور ''ارادہ مخفی وستر'' رہتا ہے،اور سائنسی مذاق پر جواب یہ ہے کہ: ''اِس بات میں کہ پھر کو جب چھوڑ ہے، نیچے ہی جاتا ہے اور اِس بات میں کہ بھر کو جب چھوڑ ہے، نیچے ہی جاتا ہے اور اِس بات میں کہ جب (کوئی شخص کسی آ دمی پر تلوارا گھاتا ہے، تو بے تامل اُس کا ہاتھ روکنے کے لیے اُسٹے، ظاہر میں کیا فرق ہے؟ جیسا پھر ہمیشہ نیچے ہی کو آتا ہے، ایسا ہی آدمی کا ہاتھ بھی ایسی صور توں میں ہمیشہ روکنے کے لیے اٹھتا ہے۔ بایں ہمہ پھر (حملہ روکنے کے لیے آدمی کے ہاتھ کی) اِس حرکت کومثل رعشہ کی حرکت (Tremer ، داء الرقص Chorea) کے بے اِرادہ (Involuntary) نہیں سمجھتے'' (ا)۔

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی *،تقرمی د***ل پذیر**یس:۹۹\_

#### فاعل بےارادہ:

اور إگر اِس کوطبعی حرکت کہہ کر بے ارادہ ٹابت سیجئے ،تو اِس خیال کی دلائل کے خانے میں کہیں جگنہیں ہے،قطعاً بے دلیل بات ہے۔اس لیے کہ بیہ:

''کون نہیں جانتا کہ فاعل بے ارادہ ایک مفہوم بے مصداق؛ بلکہ ممتنع (محال) ہے۔ فعل کے لیے فاعل میں ارادہ شرط ہے، ورنہ وہ اُس کافعل نہیں، کسی قاسر کافعل ہے۔ بہر حال! فعلِ فاعل (دوقسموں) ارادی اور قسری میں منحصر ہے۔ فعلِ طبعی ظاہر میں قشم ثالث ہے، ورنہ غور سے دیکھو، تو انہی (ارادی اورقسری) میں داخل ہے۔''(۱)

لہذاطبعی حرکت کو فاعلِ بےارادہ کہنا بے نہی کی بات ہے؛ بلکہوہ (طبعی حرکت) بھی ایک قتم کی ارادی حرکت ہے۔

## مشابده:

" " کسی پھرکوکتنا ہی او نیچ لے جاؤ، جب چھوڑ دو، تب نیچ ہی کی جانب جاتا ہے، اوپر کوئیس جاتا ہوں دو ٹرکر چھٹ جاتا ہوں نہ دائیس ہائیس کوسر کے لوہا، مقناطیس کوجس طرف ہو دوڑ کر چھٹ جاتا ہے۔ اب یہ پہچان کہ نیچ ہی کو پھر آتا ہے، اور طرف کوئہیں جاتا۔ اور لوہا مقناطیس کی جانب ہی دوڑتا ہے، اگر حیات نہیں، تو پھر (یہ پہچان) کہاں سے آئی ؟ اور اگر یوں کہیے کہ زمین پھر اور مقناطیس لو ہے کو کھینچتے ہیں، یہ خوداً س طرف نہیں دوڑتے ، تو میں پوچھتا ہوں کہ زمین میں اور مقناطیس میں اگر شعور نہیں، تو یہ تیز کیوں کر کرتے ہیں کہ زمین پھر ہی کو کھینچتی ہے، آگ کے شعلہ کو شعور نہیں ، تو یہ تیز کیوں کر کرتے ہیں کہ زمین پھر ہی کو گھینچتی ہے، آگ کے شعلہ کو نہیں گھینچتی۔ وہ (آگ کا شعلہ ) برابر اوپر کی طرف کو جاتا ہے اور پھر مقناطیس کو نہیں گئی اور چیزیں بہت ہیں، اُن کا کھینچنا چنداں کچھ دشوار بھی نہیں ، اُنہیں کیون نہیں کھینچتا ؟ (۱)

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، آب حیات، ص: ۴۳ \_ (۲) امام نا نوتوی، تقر**یر دل پذیر**یس : ۹۸ \_

''اوراگریوں کہیے کہ بیر کتیں یا بیشش، طبعی ہیں۔(۱) اوراس کے بیمعنی کیے جائیں کہ کے کہ بیر کتیں یا بیششش ان ہی اشیائے فدکورہ کا کام ہے اور یہی بیکام کرنے ہیں، پر انہیں اپنے کام کرنے کی خبر نہیں ہوتی ۔ تو بیہ بات تو جسے کچھی شعور ہوگا، مجھ جائے گا کہ کسی بے شعوری کی بات ہے۔ اِس سے تو یہی بہتر ہے کہ یوں کہیے کہ ان میں جان ہے اور بیکام جان بوجھ کرتے ہیں''۔

### کشش طبعی کے ایک اور معنی:

(۲)ملاحظه بو:امام نا نوتوی،تقر**م دِول بذِ م**ړ،ص:۳۹ – *۱۳*۷ ـ

"اورا گرطبی کے بیمعنی لیسے کہ خداوند کریم نے اپنی عادت یوں مقرر کرلی ہے کہ پھر کومثلاً جب کوئی چھوڑے، تو وہ اُسے نیچے ہی کو پہنچادے، تو یہ بات مسلّم اور سرآ نکھوں پر؛ کیوں کہ ہم تو اِن افعال کیا، اپنے افعالِ ارادی کو بھی خدا ہی کا کیا سمجھتے ہیں۔ چناں چہاو پر اِس کا فدکور ہو چکا ہے''(۲)۔
مگر' اِس عالم اسباب میں یہ پھر کی اور لو ہے کی حرکت کس سبب سے ہوتی ہے اور خداوند حقیقی کس آلہ سے یہ کام لیتا ہے؟''

(۱) واضح رہنا چاہیے کہ طبعی کے معنی فلاسفہ اور اہل سائنس کے یہاں ایسی خصوصیت کے ہیں، جوشی کی ذاتی ہوا کرتی ہے؛ لیکن اس میں ارادہ اور شعونہیں ہوتا۔ سائنس میں ایسی ذاتی اور غیر ارادی خصوصیت اور فعل کے لیے Tropism کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔ فلاسفہ کے یہاں طبعت اسی معنی میں استعال ہوتا ہے۔ جس پر بعد مجرد کی بحث میں 'اشکال طبعی' پر گفتگو کے ضمن میں روفر مایا گیا ہے کہ: بعد کے متنا ہی اور غیر متنا ہی کی بحث میں پیش آنے والی دشواری' جبھی تک ہے، جب تک بیات مان رکھی ہے کہ اشکال سب کی سب طبعی ہیں۔ اور اگر پیش آنے والی دشواری' جبھی تک ہے، جب تک بیات مان رکھی ہے کہ اشکال سب کی سب طبعی ہیں۔ اور اگر یول کہیے کہ اجسام 'اشکال طبعی' اول تو طبعی نہیں الخ' ( تقریر دل پذیر بھی۔ ۹۸)، اور عکیم الامت حضرت تعانوی 'د تلخیص ہدایۃ الحکمۃ' میں فلاسفہ کے اِن اقوال کے کہ ''کُلُّ جسیم فَلہ قبین طبعی … ، ''کُلُّ جسیم فَلہ قبین طبعی بلات الحکمۃ' میں فرماتے ہیں : ''لا دلیلَ علی و جو ب الطبیعة المفتضیة لھذہ جسم فَلہ شُکُلٌ طبعی ہوایۃ الحکمۃ 'ص و و و بوب الطبیعة المفتضیة لھذہ الا حکام'' ( تلخیص ہدایۃ الحکمۃ 'ص و و و بوب الطبیعة المفتضیة لھذہ الا حکام'' ( تلخیص ہدایۃ الحکمۃ 'ص و و و بوب الطبیعة المفتضیة لھذہ المفتضیة المفتضین المنہ میں و جو بوب الطبیعة المفتضیة المسبعة المفتضیة المف

سبب کی بیدریافت بہت مشکل ہے؛ کیوں کہ اگر حرکت کا سبب توت کشش مان کر یہ بھھ لیا گیا کہ پھر کی اور لو ہے کی حرکت اسی سبب سے ہے، توبید وی باطل اور عقل کے فراکض سے متجاوز ہے۔ عقل کا بیکا منہیں کہ وہ یہ فیصلہ کرے کہ پھر کی زمین کی جانب حرکت اور لو ہے کی حرکتِ جذب، قوت کشش کی وجہ سے ہے۔ اِس قوت کی طرف یہ اِنتساب عقل کے وسیلہ سے دریافت نہیں ہوا ہے؛ بلکہ بیسائنس کا مفروضہ ہے، جس کی اہل سائنس کے یاس کوئی دلیل نہیں۔

یہ تو حضرت نا نوتو کی کے ابر ادات تھے، پھر لطیفہ یہ پیش آیا کہ بیسویں صدی میں مشہور سائنس داں اور نظریۂ اضافیت کے بانی آئنسٹائن (۱۸۷۹–۱۹۵۵ء) نے بھی حضرت نا نوتو کی کی اِس تحقیق پر ۲۳۱–۳۷ رسال گزرجانے کے بعد ۱۹۱۲ء رمیں قوتِ کشش کے عقیدہ کو مفروضہ ہی قرار دیا۔ ریاضی کے ماہرڈ اکٹر رضی الدین نے زمان ومکان کے جدید تصور اور نظریۂ اضافیت کی وضاحت کرتے ہوں کھاہے:

''کسی جسم کی حرکت کے متعلق بیہ کہنا کہ حرکت ایک قوت (قوتِ کشش)

گی وجہ سے ہوتی ہے، غیر ضروری پیچیدگی پیدا کرتا ہے۔ زمین اگر سورج کے درمیان
گرد چکرلگارہی ہے، تو اِس کی کیا ضرورت ہے کہ زمین اور سورج کے درمیان
تجاذب کی قوت فرض کی جائے، جوز مین کو گھمارہی ہے۔ یہ کیوں نہ کہا جائے
کہ سورج کے اطراف مکان، زمان ایک خاص حالت میں ہیں۔ اور اُس
مکان زمان میں زمین اپنے آسان ترین راستہ پر جارہی ہے، اور قوتِ تجاذب
کاکوئی وجود ہی نہیں ہے''(ا)۔

<sup>(</sup>۱) مولانا عبدالباری ندوی، **نه بب اورسائنس، «مقدمهٔ** : ڈاکٹر محمد ضی الدین، سابق وائس چاپسلراسلام آبادے ص: ۱۲۔

"عالم اسباب میں جو کچھ ہے، کسی سبب سے ہوتا ہے۔ اگر چہ خالقِ حقیقی تو وہی ہے۔ جیسے جو کچھ بڑھئی چھیلتا ہے، یاتر اشتا ہے، وہ کسی اوز ارہی سے ہوتا ہے۔ فرق فقط اِ تنا ہے کہ خدا بے سبب بھی کرسکتا ہے۔ جیسے اسباب کو بے سبب بنا دیا، (ایسے ہی کسی بھی واقعہ کو بے سبب پیدا فرما دے۔ یہی خرقِ عادت کی حقیقت ہے۔ جیسا کہ ابھی ذرا پہلے" اتفاق کی ما ہیت" کے ذیل میں مذکور ہو چکا)، اور بڑھئی سے بے اوز ارکچھ نہیں ہوسکتا"۔

پھر''طبعی'' کی اصطلاح کا مزید تجزیہ کرتے ہیں اور یہ تجزیہ نیوٹن کے قوائین حرکت (Laws of motion) کے مسلمات پر بنی ہے، اور ساتھ ہی طبیعیات power اور power اردہ اور قسر کے تمام سائنسی پہلوؤں کی رعایت کے ساتھ ہے، بس فرق صرف یہ ہے کہ اِن سے حاصل ہونے والے مابعد الطبیعاتی نتائج جو حضرت نا نوتو کی دکھلا رہے ہیں، اہلِ سائنس چوں کہ مادیاتی ضا بطوں کے حصار سے نکل پانے کی صلاحیت نہیں رکھتے؛ اس لیے عارضی چیزوں کو اپنے سائنسی حتمی ضابطہ کے تحت دائمی قرار دیتے ہیں؛ لیکن حضرت نا نوتو کی تو اُس ضابطہ پر ہی نکیر فرماتے ہیں کہ: فلا سفہ اور اہلِ سائنس کے ذکر کردہ:

"طبعی اوصاف بھی پورے طور پر طبعی نہیں ، ایک طرح سے وہ بھی عارضی ہیں۔ بسااوقات دوسرے کے زوراور غلبے کے سبب زائل ہوجاتے ہیں۔ کون نہیں جانتا کہ پانی کی برودت طبعی ہے اور پھر آگ کے غلبے کے سبب کتنا کچھ گرم ہوجاتا ہے۔ اور ہر پھر کی بیط بعی بات ہے کہ او پر سے نیچ ہی کوگر تا ہے ؟ گرم ہوجاتا ہے۔ اور ہر پھر کی بیط بعی بات ہے کہ او پر سے نیچ ہی کوگر تا ہے ؟ گرم ہم ماگر ہم تم اسے اوپر پھینک دیں ، تو اوپر چلا جاتا ہے "۔

یہ تو محسوسات اور مشاہدات بر بینی مثالیں ہیں؛ اس لیے اہلِ سائنس کے یہاں اس کے بھاں اس کے بھاں اس کے بھاں اس کے بھی ضا بطے ہیں۔ چناں چہ برطانیہ کے مشہور سائنس داں نیوٹن نے بیتانون

ضع کیا کہ:

" کا ئنات میں ہر شی ساکن ہمیشہ ساکن رہتی ہے، جب تک کہ اُس پر کسی ہیرونی قوت کا اثر نہ پڑے، اور ہر شی متحرک ابد تک خود بخو دحرکت کرتی رہے گی ، تا آں کہ کوئی قوت ِ خارجی اُسے روک دے'۔

پھراس قاعدہ کے اجرامیں جو خلطی ہوئی، وہ یہ کہ اِس قانون کا اِنطباق افلاک کی حرکت پرکر کے کہہ دیا گیا کہ افلاک کی حرکت دائمی ہے (۱)، یعنی اُس پر خارج سے اثر انداز ہونے والی کوئی قوت ہے نہیں؛ اِس لیے بیا افلاک اپنی'' طبیعت' کے اثر کے تحت ہمیشہ حرکت کرتے رہیں گے؛ لیکن'' ہیرونی قوت'شی کی حرکت اور سکون تبدیل کرستی ہے، سے نیوٹن کا ذہن رسااِس حقیقت تک نہ بھنچ سکا، جسے حضرت نا نوتو گ نے ظاہر فرمایا:

''پرخدا سے زیادہ زور والانہیں کہ اِس کی ذات وصفات میں اُس (زور والے) کا زور چل سکے؛ بلکہ سی میں سی قتم کا زور نہیں ۔خدا کے سامنے سب بمز لہ آلات اور اوز ارول کے ہیں ۔ زور ہے تو خدا ہی میں ہے ...۔ ہاں! خدا کے زور اور تا ثیر کے حق میں جتنی مخلوقات میں زور والے اور تا ثیر والے ہیں، بمز لہ یانی کے ہیں ۔ جیسے لل میں پانی بہہ بہہ کر آتا ہے، ایسا ہی خدا کے زور اور تا ثیر والول اور تا ثیر والی اشیا میں کو بہہ بہہ کر آتی ہیں'۔

<sup>(</sup>۱)مولاناموسی روحانی بازیٌ ، **فلکیات جدیده**۔

دسواں باب: (ب)عقل وفلسفه

# دسواں باب: (ب)عقل وفلسفه

# حاصل گفتگو

سرسیداحمد خال کے بعض سوالوں کا جواب دیتے ہوئے الا مام محمد قاسم نا نوتوی رحمۃ اللّٰدعلیہ ایک مکتوب میں ارشا دفر ماتے ہیں:

''آپ کا وہ عنایت نامہ، جس میں تیرہ سوالات متعلق زمین وآسان تھے،
اس بیجی مدال کے پاس پہنچا اور باعثِ جیرت ہوا۔ وجر سوال دیر تک سو چی ، کچھ سمجھ میں نہ آئی .....۔ آپ جیسے عاقل وفہیم واقف کا رکلام اللہ وحدیث کی طرف سے اِن سوالوں کا آنا اور بھی تعجب انگیز ہے۔ آپ ہی فرما یئے کہ ان باتوں میں سے کون سی بات محال ہے، خدا وند قدیرا یسے سات جسم جن کا دل تو پانچ سوہرس کی مسافت کے برابر ہے اور وسعت کوخدا جانے! (کیاخدا) نہیں بناسکتا! یاان میں پانچ سوہرس کی مسافت کے موافق فاصلہ ہیں رکھ سکتا! اور یا بناسکتا! یا ان میں پانچ سوہرس کی مسافت کے موافق فاصلہ ہیں رکھ سکتا! اور یا آفتاب اور قمر کا اپنے خیر سے حرکت کرنا، (لیعنی چلنا، اپنی جگہ سے ہٹنا) محال ہے؟ یا آسانوں میں درواز وں کا ہونا، من جملہ ممتعات ہے؟ یا آسانوں میں درواز وں کا ہونا، من جملہ ممتعات ہے؟ یا آسانوں میں بناسکتا؟ یا ان تعالیٰ) سات زمینیں مثل سات توپ کے گولوں کے جدا نہیں بناسکتا؟ یا ان

میں آبادی نہیں ہوسکتی ممکن اور محال کی تعریف کو ان امور پر مطابق کر کے دیکھیے ،معلوم نہ ہو، تو یوچھیے''۔

''ہاں!اتنی گذارش ملحوظ رہے کہ محال وممکن کی تعریف کسی کسی کومعلوم ہے۔ یہی وجہ ہموئی کہ بڑے بڑے آ دمی اکثر ممکنات کومحال سمجھ بیٹھے''۔

اسی طرح نصوص شرعیہ معلوم الوضع غیر مشابہ اور مشابہ کوس کر ان کے معانی کی حقیقت میں متامل ہونا، آپ سے عاقلوں کا تو کام کیا! جاہلوں کا کام بھی نہیں'(۱)۔

<sup>(1)</sup>ملاحظه بو:امام نا نوتوی، ت**صفیة العقا مک**ر (الهند:شخ الهندا کیڈی ،دارالعلوم ،دیو بند، د.ط،۴۳۰۱هه) جس۳۰–۵۰-

# دسواں باب: (ب)عقل وفلسفه

#### ا-مستبعداورمحال:

اپنے موقعہ پریہ بات مع دلائل کے قطعی طور پر ثابت ہو چکی ہے کہ مستبعد اور محال؛ دونوں الگ الگ چیزیں ہیں۔ محال وہ ہے، جس کے نہ ہوسکنے پر عقل دلیل قائم کر دے، جب کہ مستبعد وہ ہے کہ اس کے إدراک سے عقل عاجز ہو۔ محال خلاف عقل ہوتا ہے، اور مستبعد خلاف عادت محال بھی واقع نہیں ہوسکتا، اور مستبعد واقع ہو سکتا ہے۔

محال ومستبعد کی بید حقیقت بالکل واضح اور مسلم ہے۔امام غزالی،امام رازی اور تمام متقد مین ومتاخرین اہل عقل واہل حق کی تحقیق اس باب میں یہی رہی ہے؛لیکن اس کے برعکس علامشبلی اپنی مشہور تصنیف''الکلام'' میں لکھتے ہیں:

'' محال عقلی خودا یک بحث طلب چیز ہے۔اس مسلم کی غلط نہی نے ہزاروں وہم پرستیوں کی بنیاد ڈالی۔امام غزالی اورامام رازی نے محال عقلی کو جن معنوں میں لیا،اس کے لحاظ سے بجزایک دو چیز کے باقی تمام چیز یں ممکن تھیں؛اس لیے ہر جگہ ظاہری معنی کی پابندی کرنی پڑی اوراس کی بناپر سینکٹروں دوراز کار باتوں کا قائل ہونا پڑا،اوریہ سلسلہ برابرترقی کرتا گیا''۔

پھر محال عقلی کی مذکورہ تعریف کے متعلق علامہ موصوف نے اپنا اختلافی نوٹ

درج کرنے کے بعد بعض ایسے مستبعد واقعات ذکر کیے ہیں، جونصوص میں وارد ہیں اور تیں اور ہیں اور تیں اور تیں اور تیس سلف سے لے کر خلف تک – سب نے ظاہری معنی پر ہی رکھا ہے، یا کم از کم ظاہری معنی یا اس سے قریب تو جیہ کو محال نہیں سمجھا ہے؛ لیکن موصوف نے اِن واقعات کے ظاہری معنی مراد لینے کو وہم پرستی قرارد ہے دیا۔

واقعات جن کے ظاہری معنی مرادلینا محال ہے: فرماتے ہیں:

(۱)''روایتوں میں ہے کہ آفتاب ہرروزعرش کے ینچے جا کرسجدہ کرتا ہے'۔ (۲)'' آسمان پر اس کثرت سے فرشتے ہیں کہ ان کے بوجھ سے آسمان سے چرچرانے کی آواز آتی ہے'۔

(۳)''خدانے ازل میں حضرت آ دم علیہ السلام کو جب پیدا کیا، تو ان کی بائیں پہلی نکال لی اوراسی سے حضرت حوا کو بنایا''۔

(۴)''ازل میں حضرت آ دم علیہ السلام کی پیٹھ سے اُن کی تمام اولا دیبیدا کی ، پھراُن سے اپنی خدائی کا اقرار لے کراُن کواُن کی پیٹھ میں بھر دیا''۔

(۵)''سامری نے حضرت جبرئیل کے گھوڑ ہے گسٹم کی خاک اٹھالی اور مٹی کا بچھڑا بنا کروہ خاک اُس کے پیٹے میں ڈال دی،اس کا بیاثر ہوا کہ بچھڑا بولنے لگا، وغیرہ وغیرہ''۔

ان تمام واقعات میں ظاہری معنی مراد لینے میں اشاعرہ کے نز دیک محال عقلی نظر نہیں آتا؛ اس لیے ظاہری معنی لینے پڑے۔محال عقلی ہی کی بیتشری ہے،جس نے تمام مسلمانوں کو وہم پرستیوں میں مبتلا کر رکھا ہے''(۱)۔

<sup>(</sup>۱) شبل، الكلام، مع حواشی سلیمانی، (الهند: دارالمصنفین شبلی اكیدی، اعظم گڑھ، د.ط، د.ت)، ص:۲۰۱-۲۰۱-

علامہ جبلی کومحال عقلی کی تشریح کے متعلق اضطراب اور تشویش اس لیے ہے کہ موصوف کے نزدیک چوں کہ خوارقِ عادت جو قوانین فطرت کے خلاف ہوں، ایسے خوارق کا تعلق محالات سے ہے، اسی بنا پر انہیں اہل حق کی تشریح پر اور مذکورہ نصوص کے مکنہ حد تک ظاہری معنی مراد لینے پر شدید اعتراض ہے، جس کا اظہاروہ اس طرح کرتے ہیں:

''اشاعرہ اور آج کل کے مسلما نوں نے خرقِ عادت کے مفہوم کو جو وسعت دی ہے، اُس کی روسے ہوشم کے محالات اور حقیقی ناممکنات بھی خرق عادت کے دائر ے میں آجاتے ہیں، اور حاشا! ہم اُن کے امکان کا دعویٰ نہیں کرتے۔ مدت کے ڈو بے ہوئے آ دمی کو ایک کنگری پھینک کر زندہ کردینا، خرق عادت نہیں؛ بلکہ محال ہے''(۱)۔

علامہ کا طرزآپ نے ملاحظہ فرمایا! مذکورہ اقتباس آں موصوف کی صحافتی فن کاری کا ایک نمونہ ضرور ہے، جس میں انہوں نے تلبیس سے کا ملیا ہے؛ کیوں کہ حقیقت یہ ہے کہ یہاں پرمحال ہونے اور حقیق ناممکنات میں شامل ہونے کا حکم ۔ علامہ نے محض جذبات میں اور یور پی نظریۂ فطرت کے دباؤ میں آکر صادر فرما دیا ہے؛ ورنہ سے حج بات یہ ہے کہ مدت کا ڈوبا ہوا آدمی کنگری بھیننے سے تو کیا زندہ ہوگا! غوطہ خور پنڈیوں کی تمام سائنڈ فیک کا وشوں سے بھی زندہ نہیں ہوسکتا۔ جسے خداموت دے، اسے کون زندہ کرسکتا ہے؛ لیکن جو خدا اس پر قادر ہے کہ ساری کی ساری قوم کوموت دے کردنیا ہی میں دوبارہ جلا دے، سوسال بعد دوبارہ زندہ کردے، اورگائے کے ایک بے جان عضو میں دوبارہ جلا دے، سوسال بعد دوبارہ زندہ کردے، اورگائے کے ایک بے جان عضو میں میں کرد ہے۔ اس کے لیے میں میں کرد ہے؛ اس کے لیے

<sup>(</sup>۱) شبلی،الکلام،مع حواشی سلیمانی،ص:۱۳۵ـ

مدت کے ڈوبے ہوئے آ دمیوں کوزندہ کر دینا، پاکسی معزز بندہ کا اِعزاز ظاہر کرنے کو کسی ایسے ہی واقعہ میں اپنی قدرت کا اظہار کردینا؛ کیوں کرمحال ہو گیا!

اصل بات وہی ہے، جس کا ذکر پہلے کیا جا چکا ہے کہ سرسید کے اثر سے، اہل یورپ کے اس عقیدے کوشلی نے بھی قبول کرلیا تھا کہ خلاف فطرت کوئی امروا قعنہیں ہوسکتا۔ چناں چہ یورپی مفکرین کا پیعقیدہ کہ:

''خرق عادت قانون فطرت کےخلاف ہے،اور جو چیز قانونِ فطرت کے خلاف ہو،وممتنع ہے''۔

ذكركر كے علامه موصوف لكھتے ہيں:

''اس دلیل کے دوسرے مقدمہ، (لیعنی''جو چیز قانونِ فطرت کے خلاف ہو، و ممتنع ہے'') سے کسی شخص کوا زکار نہیں ہوسکتا''۔

یعنی مصنفِ''الکلام' کے نزدیک قانون فطرت کے خلاف کوئی واقعہ رونما ہونا،
ممتنع اور محال ہے۔ یہی اہل مغرب اور ملحد ان یورپ کا وہ عقیدہ ہے، جس سے متاثر ہو
کر بعض مسلمان مفکروں نے بھی شرعیات میں ہے جاتا ویلات کی روش اختیار کی؛
لیکن جیسا کہ ہم ذکر کر چکے ہیں کہ علامہ شبلی اور سرسید کا یہ موقف خلاف تحقیق ہے، اور
اصول تفسیر وتا ویل لسان اور قاعد ہ عقلیہ کے خلاف ہے؛ کیوں کہ اس کی وجہ سے بلا

اب وہ اصولی مسله بیان کیا جاتا ہے، جس کے نہ بیجھنے کی وجہ سے سرسید اور ان کے متبعین تو ایک طرف رہے، ان کے علاوہ بھی بہت سے حضرات محض حقیقت نہ معلوم ہونے کی وجہ سے ممکن اور مستعدات کو محال عقلی سمجھ لیتے ہیں؛ اس لیے الا مام مولا نامحمد قاسم نا نوتو گی اور حکیم الامت حضرت تھا نوگی کے حوالہ سے ہم یہاں مسکلہ کی تحقیق ذکر کرتے ہیں:

#### مستبعداورخلاف عقل كي شخفيق:

سرسیداحد خال کے بعض سوالوں کا جواب دیتے ہوئے الا مام مولا نامحر قاسم نا نوتو گُ ایک مکتوب میں ارشا دفر ماتے ہیں:

'' آپ کا وہ عنایت نامہ، جس میں تیرہ سوالات متعلق زمین وآسان تھے، اس پیچی مدال کے پاس پہنچااور باعثِ حیرت ہوا۔ وجہ سوال دیر تک سوچی، پچھ سمجھ میں نہ آئی، آپ جیسے عاقل وفہیم، واقف کار کلام اللّٰد وحدیث کی طرف سے إن سوالوں کا آنا اور بھی تعجب انگیز ہے!

جناب سید صاحب! اپناتو یه شرب ہے اور آپ غور فرما کیں گے، تو آپ بھی ان شاء اللہ! ہماری ہی راہ لیس گے کہ انبیائے کرام کیہم السلام تعلیم زبان کو الخات کے لیے تشریف نہیں لائے؛ بلکہ اسی زبان کے محاورات میں امتوں کو تعلیم فرمایے ہوں کو اصلی زبان ہوتی ہے۔ خداوند کریم فرماتے ہیں: "وَمَا أَرُسَلُنَا مِنُ رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ"، اس صورت میں ساء اور ابواب کے معنی جو پچھ زبان عربی میں ہوں گے، وہی لینے ضروری ہوں گے۔ ہاں! ہر زبان میں جسے حقیقی معنوں میں الفاظ کو استعال کرتے ہیں اور بے تکلف ان الفاظ سے وہ معنی مراد لیتے ہیں، تنبیہ اور قریبہ کوتاج نہیں رہتے ۔ ایسے ہی بعض اوقات بہ ہدایت قرآن معنی مجازی بھی مراد لیتے ہیں؛ مردوش ہوگا کہ اس صورت میں معنی مجازی کا لینا خود معنی حقیق کے مراد لیت ہیں ہوگا کہ اس صورت میں معنی مجازی کا لینا خود معنی حقیق کے محتوق کی دلیل ہوگا، و العاقل تکفیہ الاشارة.

علی ہزاالقیاس! ابواب اور اعداد مثل خسمس مائة اور ستین اور سبعون وغیرہ الفاظ سے معانی وہی مراد لیے جائیں، جومعانی عرب کے لوگ ان سے مراد لیتے ہیں، اور باین خیال کہ میرے یا تہمارے خیال میں یہ باتیں اور

مضامین محض بے فائدہ سمجھ میں آئے ہوں۔ان معانی میں انحراف نہ چاہیے .....کلام شارع میں جس امر کی خبر، یا جس حقیقت کے اثر کا ذکر ہو، ہم کو بے تامل ماننا ضروری ہے .......۔۔۔۔

پھرسرسید کے مکتوب میں مندرج سوالوں کا اجمالی جواب دیتے ہوئے محال پر گفتگو کرتے ہیں:

"فدرت خدا کے سامنے ایسے اسے امور عظام کا پیدا کرنا محال ہو، تو البتہ الیی باتوں میں تامل کی گنجائش ہے؛ مگر آپ ہی فرما ہے کہ ان باتوں میں سے کون ہی بات محال ہے، خداوند قدر ایسے سات جسم، جن کا دل تو پانچ سو برس کی مسافت کے برابر ہے اور وسعت کوخدا جانے! (کیا خدا) نہیں بنا سکتا! یا ان میں پانچ سو برس کی مسافت کے موافق فاصلہ نہیں رکھ سکتا! اور یا آ فتاب اور قرکا اپنچ کیّز سے حرکت کرنا، (لیمن چلنا، اپنی جگہ سے ہٹنا) محال ہے؟ یا اور قرکا اپنچ کیّز سے حرکت کرنا، (لیمن چلنا، اپنی جگہ سے ہٹنا) محال ہے؟ یا آ سانوں میں دروازوں کا ہونا من جملہ ممتعات ہے؟ یا (خدائے تعالی) سات زمینیں مثل سات تو پ کے گولوں کے جدا نہیں بنا سکتا؟ یا ان میں آبادی نہیں ہو سکتی ممکن اور محال کی تعریف کوان امور پر مطابق کر کے دیکھیے ، معلوم نہیں ہو تو یو چھیے '۔

''ہاں!اتنی گذارش ملحوظ رہے کہ محال وممکن کی تعریف کسی کسی کومعلوم ہے۔ یہی وجہ ہوئی کہ بڑے بڑے آ دمی اکثر ممکنات کومحال سمجھ بیٹھے۔

اسی طرح نصوص شرعیہ معلوم الوضع غیر مشابداور مشابہ کوس کران کے معانی کی حقیقت میں متامل ہونا آپ سے عاقلوں کا تو کام کیا، جاہلوں کا کام بھی نہیں''(۱)۔

<sup>(</sup>۱) ملاحظه مو: امام نا نوتوى، تصفية العقائد، ٣٦-٥٠\_

#### محال وممكن كى حقيقت:

اصل میہ ہے کہ ہر چیزممکن ہے، کسی چیز کے ممکن ہونے کے لیے اتنا کافی ہے کہ اس کے امتناع پر، بعنی محال ہونے پر دلیل قائم نہ کی جاسکے۔ چناں چہ حکیم الامت حضرت تھانو کی کے حوالہ سے بید حقیقت اپنے موقع پر واضح کی جا چکی ہے کہ:

''محال یا خلاف عقل وہ ہے کہ عقل اس کے استحالہ پر دلیل قائم کر سکے''۔

لیعنی عقل میہ ثابت کردے کہ اس واقعہ کو ماننے سے متنافیین کا اجتماع لازم آئے گا؛ کیوں کہ:

"استحالہ کہتے ہیں: اجماع نقیضین کو، تو خلاف عقل وہ ہے، جس کے ماننے سے قیضین کاایک کل میں ایک آن میں ایک جہت سے مجمع ہونالازم آجائے"۔
اسی بات کوالا مام محمد قاسم نا نو تو گئے نے اس اسلوب میں ذکر کیا ہے:
"محال اسے کہتے ہیں کہ: عقل اسے قبول نہ کر ہے، اور وہ فقط ایک بات سے حاصل نہیں ہوتا؛ (بلکہ) اس کے واسطے ضرور ہے کہ ایس دو چیزیں جو وجود اور عدم؛ دونوں میں اکٹھی نہ ہوسکیں، (ایسی دو چیزیں) یا تو کہیں وجود میں اکٹھی ہوجائیں، تو ایسی بات یا ایسا واقعہ محال کہلائے گا)"(ا)۔

دوسری جگداس طرح ارشادفرماتے ہیں:

"محال ہونے کی بجز اس کے کوئی صورت نہیں کہ جو چیزیں آپس میں الیی مخالفت رکھتی ہوں کہ دونوں ایک وقت میں ایک شی میں مجتمع ہوسکتی ہوں اور نہ دونوں سے وہ شی ایک وقت میں خالی ہوسکے، سوائے اس کے اور کوئی صورت محال ہونے کی نہیں اور شایداس میں کوئی نیم ملا تامل کرے، سوہا تھ کنگن کوآرسی کیا ہے! تجربہ کرلیں، خدانے چاہا تو ہرمحال کام ان ہی دوبا توں پر قرار پائے گا''(ا)۔

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی،تقر**م دل پذیر**یس:۷۲\_

# دسوال باب: (ج) بحث من تلازم "

### دسواں باب: (ج) بحث 'تلازم'' حاصلِ گفتگو

کسی شی اوراس کے وصف میں ارتباط اور ملا زمت کی حیثیت ونوعیت میں غور
کرنا چاہیے؟ آیا وہ ارتباط ایسا ضروری ہے کہ اس شی سے جدا ہونا ممکن نہیں؟ یا جدا ہونا
ممکن تو ہے؛ لیکن جدا ہوگا نہیں؛ بلکہ ہمیشہ رہے گا؟ یا اِن میں سے کوئی بات بھی نہیں؛
بلکہ شی اور اُس کے اوصاف (عوارض) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس باب میں امام
الاصول کا تجزیبا ورنتیجہ ملاحظہ فرما ہیں:

''سوہم نے آ فتاب کی اور نور کی ملازمت اور آگ کی اور حرارت کی ملازمت کو جوغور کر کے دیکھا، تو حقیقت میں ان کا ارتباط اتفاقی نظر آیا۔ بعینہ میالی مثال ہے کہ کسی نے ایک کتے کو گاڑی کے پنچاس طرح سے دیکھا کہ جس وقت وہ کتا کھم گیا، تو اتفاق سے وہ گاڑی بھی گھم گئی۔ اور وہ کتا چلا، تو اتفاق سے وہ گاڑی بھی گھم گئی۔ اور وہ کتا چلا، تو اتفاق سے وہ گاڑی بھی چلنے گی اور پہلے اس سے نہ بھی کتے کو دیکھا تھا، نہ بھی گاڑی کو، نہ ان کا پچھ حال کسی سے سنا تھا۔ غرض اس سا دہ لوح کو کتے کے چلنے گی ملا زمت اور ارتباط و کی کریے گیتی ہوگیا کہ گاڑی کتے کی اور کا جہ سے ہا ہمی خوری ہیں 'وگیا کہ گاڑی ہے۔ پچھ یہ باہمی ضروری نہیں' (۱)۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقر**مر دل پذیر**ین ۵۰۰–۸۴

#### ارتباط وملازمت محض اتفاقی ہوا کرتی ہے:

''اباہلِ انصاف سے بیسوال ہے کہ اگر آگ میں اور حرارت میں بھی ایسائی ارتباطِ اتفاقی ہو، تو کسی کے پاس کیا دلیل ہے، جس سے بیٹا بت کر بے کہ بیار تباط ضروری ہے، اتفاقی نہیں، یعنی اس کے خلاف ہوناممکن ہی نہیں؛ بلکہ بہ نظر اس بات کے (اگر اِس بات پر نظر کی جائے) کہ آگ ایک جداچیز ہے اور حرارت جدا، شی کی خصوصیات جس کا نام ذات ہے، وجود سے علاحدہ شی ہوتی ہے (ا)۔

مشاہدہ نمبرا:''جیسے شکراور پانی،اصل سے جدا جدا ہیں؛مگر بعد شربت بنا لینے کے،وہ دونوں ظاہر میں ایک ہوجاتے ہیں''۔

مشاہدہ نمبر۲: 'یا جیسے شور پانی کہ اس میں اجزائے نمک جدا جدا ہیں اور پانی جدا۔ ظاہر میں یہ بھی مثل شربت کے ایک نظر آتے ہیں۔ اور حقیقت میں دو چیزیں جداجدا، باہم مخلوط اور مربوط ہورہی ہیں۔ اور ظاہر میں کسی سے بہ آسانی جدانہیں ہو سکتیں۔ اگر بھبکہ (آلہ تعریق وتصعید، جس کے ذریعہ مائی اجزا کوارضی اجزا سے جدا کرلیا جاتا ہے، اس) کی ترکیب کسی کومعلوم نہ ہوتی ، تو شربت کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا تو کسی کو یقین بھی ہوسکتا، پرشور پانی کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا تو کسی کو یقین بھی ہوسکتا، پرشور پانی کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا ہر کسی کو یقین نہ ہوتا....'۔

غرض اسی طرح اگر کوئی بھبکہ یا اور کوئی ترکیب (نل بھبکہ، قرعِ انبیق کوض اسی طرح اگر کوئی بھبکہ ، قرعِ انبیق (کالی بھبکہ ، قرعِ انبیق (Distillation apparatus) یا کیمیائی تجزیہ کرنے کی ترکیب ) خدا کے یہاں الیمی ہو کہ جس سے آگ کی حرارت اور اس کی چبک اور آسان سے وجوداس کا اور ہیئت اس کی جداجدا ہوجائے ، تو کیچھ دو زنہیں''۔

<sup>(</sup>۱) دیکھیے: امام نا نوتو ی تقر**م دل پذیر**یس:۵۱–۵۵\_

مشاہدہ نمبر۳: ہم بسااوقات دیکھتے ہیں کہ: حرارت، برودت ایسی اشیا، جو دوسروں کے ساتھ ہوا کرتی ہیں، اپنے ٹھکانوں سے الگ ہوجاتی ہیں۔ مثلاً:
پانی اصل سے ٹھنڈا ہے۔ اگر اس کوگرم کیجے، تو اس وقت اس سے (برودت)
علا حدہ ہوجاتی ہے اور حرارت اس میں آجاتی ہے۔ پھر تھوڑی دیر کے بعد حرارت دور ہوجاتی ہے اور برودت آجاتی ہے۔ اب کون نہیں جانتا کہ برودت پانی کی ذاتی چیز ہے۔ مع لہذا (حالاں کہ پانی کی بید برودت) الیسی اس سے علا حدہ ہوجاتی ہے کہ برودت کی جا (جگہ) بسا اوقات حرارت آجاتی ہے۔ اس پانی میں برودت کے بجائے حرارت آگئ ہے) اس پانی کوئر دیکھا ہو، اور نہ اس کا کیھھال سنا کواگر ایسا تحض دیکھے کہ جس نے بھی پانی کو نہ دیکھا ہو، اور نہ اس کا کیھھال سنا ہو، توبالیقین یوں ہی معتقد ہو، کہ حرارت پانی کی اصلی خاصیت ہے'۔

## دسوال باب: (ج) بحث'' تلازم'':

علم کلام میں استبعاد اور استحالہ کی بحث بہت سے مسکوں کی اصل ہے؛ لیکن حضرت نا نوتو گ کے طریقہ اِستدلال میں اس اصل کی بھی ایک اور بنیاد ہے، جو کہ غیروں کے اعتراض کے جوابات کی حقیقی کلید اور تمام اصولوں کا اصل الاصول ہے، جس کی روسے اس باب میں تمام التباسات واشتبا ہات بیخ و بن سے منہدم ہوجاتے بیں۔اس اصل کے اطلاق واجرا سے ہمارے سب دعوے بنی برحقیقت نظر آنے لگتے بیں۔اس اصل کے اطلاق واجرا سے ہمارے سب دعوے بنی برحقیقت نظر آنے لگتے بیں اور بیدیقین ہونے لگ جاتا ہے کہ عقل سے استدلال کا جومعیارا مام قاسم نا نوتو گ نے مقرر فرمایا ہے، وہ علی الاطلاق درست (absolutely carrect) ہے، اس اصل الاصول کی اصطلاحی تعبیر ''ملازمت''یا'' تلازم'' ہے۔ اس باب میں حضرتُ کی گفتگو کا ماحصل اختصار کے ساتھ ذکر کیا جاتا ہے۔

#### استدلال ارتباط اورملازمت ہے:

حضرت نا نوتو کُ فر ماتے ہیں:

"دلائل سے کسی کے حال معلوم کرنے کی صورت بیہ ہے کہ عقل دو چیزوں کودیکھے کہایک دوسرے سے جدانہیں ہوتی ہوں ، تب (توجب بھی ہوں گی) بید دونوں ساتھ ہوں (گی، ایسانہیں ہوسکتا کہ ایک ہو، دوسری نہ ہو۔) اور (اگر دونوں کا ایک ساتھ وجود نہ ہوسکے)، اور (دونوں میں سے کوئی ایک) نہ

ہوں، تب دونوں ہی نہ ہول'۔

پھراس کی دوصورتیں ہیں جنہیں حسی اور عقلی دوالگ الگ مثالوں سے ذکر فرمایا ہے: (۱) جانبین کا تلازم: حسی مثال:

"جیسے آفتاب اور دن کہ جو آفتاب نکلا ہوا ہوگا، تو دن بھی ضرور ہی موجود ہوگا اور دن موجود ہوگا، تو آفتاب ضرور ہی نکلا ہوا ہوگا۔ اِس صورت میں تو عقل کوایک کااگر حال معلوم ہوجائے، تو بے تامل دوسری کے بھی ہونے کا یقین کرلے گئ'۔ کاکر حال معلوم ہوجائے مقلی مثال:

مذکورہ نتیجہ حواس ظاہرہ سے حاصل ہونے والا نتیجہ تھا۔ اب حواس باطنہ سے حاصل ہونے والے نتیجہ کی مثال یک طرفہ اِرتباط کی ملا حظہ ہو:

" یا بھی یوں ہوتا ہے کہ عقل کودو چیزوں میں کی طرفی ارتباط اور موافقت معلوم ہوتی ہے۔ جیسے آفتاب اور حرارت، کہ آفتاب کوتو حرارت لازم ہے، جہاں آفتاب نمایاں ہوگا، وہاں کچھ نہ کچھ حرارت بھی ضرور ہوگی۔ پر حرارت ہے آفتاب کے بھی پائی جاتی ہے۔ چناں چہ آگ میں اور گرم دواؤں میں (یعنی جو بالقوۃ مزاج گرم رکھتی ہوں، ان کے داخلی استعال سے، اور جو بالفعل گرم ہوں، ان کے خارجی استعال سے، یعنی محض چھو لینے سے یابدن پر لگالینے سے )سب کو محسوں ہوتی ہے'(ا)۔

#### يك طرفى ارتباط:عقلى قاعده:

مذکورہ بالا یک طرفی ارتباط اور موافقت نشاند ہی ہے ایک عقلی قاعدہ کی۔وہ بیر کہ بیام مسلم ہے کہ:

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقرمر دل پذیریس:۲۷-۷۷\_

'' دلیل کی ففی سے مدلول کی ففی نہیں لازم آتی''۔

کیوں کہ مدلول کسی اور دلیل سے بھی ثابت ہوسکتا ہے، مثال کے طور پر کسی مسکلہ شرعی کے لیے اگر قرآن سے دلیل نہ مل سکے، تو وہ مسئلہ کسی اور دلیل، مثلًا: حدیث، اجماع اور قیاس سے بھی ثابت ہوسکتا ہے۔ قرآن کی دلیل نہ ہونے سے مدلول، لیمن مسئلہ شرعی کی نفی لازم نہیں آئے گی۔ یہ بات تو ہم شرعی اعتقاد کی بنا پر مانتے ہیں؛ لیکن حضرت نا نوتو گئے نے اس کی عقلی وجہ ذکر کی ہے، جس کا حاصل اصطلاحی الفاظ میں بہے کہ دلیل ملزوم ہے اور مدلول لازم اور 'ملزوم'' کی نفی ہ'' لازم'' کی نفی کوستلزم نہیں ہے۔ اور اس کی مثال حضرتٌ ہی کی زبانی یہ ہے کہ جیسے:

"آ فتاب اور حرارت، که آ فتاب کوتو حرارت لازم ہے، جہاں آ فتاب نمایاں ہوگا، وہاں پچھنہ پچھ حرارت بھی ضرور ہوگی۔ پر حرارت بے فتاب کے بھی پائی جاتی ہے۔ چناں چہ آگ میں اور گرم دواؤں میں۔ الخ"

اس کی ایک اور مثال آفتاب اور روشنی سے بھی دی جاسکتی ہے۔ان دونوں مثالوں میں حرارت اور روشنی لازم ہیں، آفتاب ملزوم۔ آفتاب (ملزوم) کی نفی سے 'لازم' (حرارت اور روشنی) کی نفی پراستدلال نہیں ہوسکتا؛ کیوں کہ جس طرح حرارت، آفتاب کے بغیر بھی آگ میں اور گرم دواؤں میں پائی جاتی ہے۔اسی طرح روشنی آفتاب کے علاوہ دوسری چیزوں سے بھی حاصل ہوسکتی ہے۔مثلاً: آگ سے، شیوب لائٹ سے۔

یہ ایک ایسا اصول ہے، جس کی بہت سے موقعوں پر ضرورت پڑتی ہے۔ چناں چہاسی عقلی اصول سے استدلال کر کے حکیم الامت حضرت مولانا تھانوگ نے شریعت کے ادلہُ ثلاثہ (حدیث، إجماع اور قیاس) کو بطور جحت کے نہ صرف پیش فرمایا ہے؛ بلکہ ایسے لوگوں کے مطالبہ کی غلطی بھی واضح کردی ہے، جو ہرمسکلہ کے لیے قرآن ہی سے دلیل اور ثبوت جا ہتے ہیں۔ملاحظہ ہو إقتباس ذیل:

"پس جو شخص دعوی کرے کہ فلاں امر شرع سے ثابت ہے، اس کواختیار ہے کہ شرع کی جس دلیل سے چاہے، اس کو ثابت کر دے، کسی کواس سے اس مطالبہ کاحق نہیں پہو نچتا کہ مثلاً قرآن ہی سے ثابت کر و''(۱)۔

اوراسی (یک طرفی ارتباط کے )عقلی استدلال کی روشنی میں حضرت عکیم الامت یُّ نے ڈپٹی نذیر احمد کی تفسیری غلطی پر بھی خود مفسر کو توجہ دلائی تھی۔ ذیل میں قرآن کریم کی وہ آیت جس کے تحت ڈپٹی صاحب سے تفسیری تسامح سرز دہوا ہے، درج کی جاتی ہے۔مفسر موصوف کی اختیار کر دہ تفسیر ' قولہ' اور ' فی ف ا'' کے تحت اور حضرت تھا نوگ کی تنبیہ ' اقول'' کے ذیل میں مذکور ہے:

"آل عمران، ركوع م رآيت: "قال رب اجعل لي آية، (الي): الا تكلم الناس ثلثة أيام". قوله في الترجمه. (ليني روزه ركهنا) ـ

(وفی ف) چناں چہز کریا علیہ السلام نے پے در پے تین روز ہے۔ اتول: حضرت زکریا علیہ السلام کا اس واقعہ میں روز ہے رکھنا کہیں نظر سے نہیں گذرا، اورا گر عدم کلام مع الناس سے استدلال کیا جائے ، توضیح نہیں؛ کیوں کہ صوم کوعدم کلام لازم تھا، عدم کلام کوصوم لازم نہیں، اور لازم عام سے وجود ملزوم پر استدلال کرنا غلط ہے '(۱)۔ بھر الا مام محمد قاسم نا نوتو کی عقلی استدلال کا مدار اسی ارتباط وملا زمت پر رکھتے ہوئے ،اس کا کسی قدر تفصیلی تجزبہ فرماتے ہیں:

''سودلیل سے مدعا کے معلوم ہوجانے کی لِمَ (وجہ) یہ ہوتی ہے، کہ دلیل کو مدعا ایسالازم ہوتا ہے، جہیسا آفتا بکودن، یا دن کو آفتاب غرض (بیار تباطاور

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تفانوي ، الامنتا بات المفيدة -

<sup>(</sup>٢)اصلاح ترجمهُ دہلویہ، (مطبع فخرالمطابع)،ص:۸\_

ملازمت الیباحتی استدلال ہے کہ) اس ارتباط اور ملازمت کے وسیلے سے (جن دو چیزوں میں ارتباط ہوجائے، تو دوسرا (بھی) معلوم ہوجائے۔ (لہذا ثابت ہوا کہ) اس ارتباط اور ملازمت ہی پر مدارِ کا راستدلال کا مدارِ کار بے۔ اگر بیدار تباط اور ملازمت زائل ہوجائے، تو پھر استدلال کی علط ہوجائے''(ا)۔

#### اقسام ارتباط:

اِس کے بعد دیکھنا میر چاہیے کہ کسی شک اوراس کے وصف میں ارتباط اور ملازمت کی حیثیت ونوعیت کیا ہے؟ آیا وہ ارتباط ایسا ضروری ہے کہ اس شک سے جدا ہوناممکن نہیں؟ یا جدا ہوناممکن تو ہے؛ کیکن جدا ہوگانہیں؛ بلکہ ہمیشہ رہے گا؟ یا اِن میں سے کوئی بات بھی نہیں؛ بلکہ شک اوراُس کے اوصاف (عوارض) کی حیثیت ہے ہے کہ:

''عوارض (لازمہ ہوں، یاغیرزمہ، اُن) کا استحقاق نہ توشی کی ماہیت کے اعتبار سے ہے، اور نہ ہی مادہ اور بدن کے ساتھ اِقتر ان اس کا ضروری ہے؛ بلکہ یمکن ہے کہ تمام نفوس اپنی اصل فطرت کے اعتبار سے تمام عوارض کی قابلیت رکھتے ہوں؛ لیکن فاعل مختار خداوند قد وس نے بعض عوارض کو بعض اشیا کے ساتھ مخصوص کر دیا اور بعض دوسرے عوارض کو دوسری اشیا کے ساتھ '(۲)۔

گویا اِرتباط کے نقطہ نظر سے اُس کے ضروری، دائمی اورا تفاقی ہونے کی نوعیت کی وضاحت ضروری ہے۔ سواس باب میں امام الاصول النانوتو کی کا تجزیداور نتیجہ ملاحظہ فرمائے:

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقرم دل پذمرین ۲۷-۷۷\_

<sup>(</sup>٢) فخر الاسلام، ''ا**لفلسف''، تعارف علوم اسلاميه**،ص .٨٥٣؛ بحواله: دراية العصمة الشطر الثاني، (جامعه اسلاميها شاعت العلوم اكل كوا،مهارا شر ١٣٠٣ء).

''سوہم نے آفتاب کی اور نور کی ملازمت، اور آگ کی اور حرارت کی ملازمت کو جو خور کر کے دیکھا، تو حقیقت میں ان کا ارتباط اتفاقی نظر آیا۔ بعینہ یہ ایسی مثال ہے کہ کسی نے ایک کتے کو گاڑی کے نیچ اس طرح سے دیکھا کہ جس وقت وہ کتا کھم گیا، تو اتفاق سے وہ گاڑی بھی گھم گیا، اور وہ کتا چلا، تو اتفاق سے وہ گاڑی بھی چلنے لگی، اور پہلے اس سے نہ بھی کتے کو دیکھا تھا، نہ بھی گاڑی کو، نہ ان کا پچھ حال کسی سے سنا تھا۔ غرض اس سادہ لوح کو کتے کے چلنے اور گاڑی کے چلنے کی ملازمت اور ارتباط دیکھریہ یقین ہوگیا کہ گاڑی کتے کی تان چلتی ہے۔ اور یہ نہ سمجھا کہ یہ ارتباط اور معیت اتفاقی ہے۔ پچھ یہ با ہمی ضروری نہیں' (۱)۔

''اباہلِ انصاف سے یہ سوال ہے کہ اگر آگ میں اور حرارت میں بھی ایسا ہی ارتباطِ اتفاقی ہو، تو کسی کے پاس کیا دلیل ہے، جس سے یہ فاہت کرے کہ یہ ارتباط ضروری ہے، اتفاقی نہیں، یعنی اس کے خلاف ہونا ممکن ہی نہیں؛ بلکہ بنظر اس بات کے (اگر اس بات پرنظر کی جائے) کہ آگ ایک جداچیز ہے اور حرارت جدا۔ چناں چہ (جیسا کہ) اپنے دل میں اس بات کو سجھتے (بھی) ہیں، (کہ) آگ کوایک اصل شی سجھتے ہیں اور حرارت کو اُس کی ایک صفت جانتے ہیں'۔

اِس نظر کے ساتھ ایک اور نظر اِن دونوں کے ایک دوسرے سے جدا جدا ہونے کی حقیقت پر کریں، جسے گزشتہ اور اق میں ثابت کیا جا چکا ہے کہ وجود الگشئ ہے، ذات الگشئ ہے۔ جو باتیں موجود ات میں سوائے وجود کے پائی جاتی ہیں، ان کے مجموعے کانام ذات ہوتا ہے، جو وجود سے علاحدہ شی ہوتی ہے (۲)۔ اِس حقیقت پر نظر کرنے سے:

<sup>(</sup>۱)امام نانوتوی،تقر**ر دل پذیر**یس: ۸۰–۸۴\_

<sup>(</sup>۲) دیکھیے :امام نا نوتو ی ،تق**رمرول پذیر**یش:۵۱–۵۷\_

'' یوں سمجھ میں آتا ہے کہ اگر بید دونوں ایک دوسرے سے ظاہر میں جداجد ا ہو جائیں، تو کیا عجب! (اس میں کچھ تعجب کی بات نہیں)؛ کیوں کہ ان دونوں کی ملا زمت کے بیم عنی ہیں کہ دو چیزوں کو - جن کی ذات اور حقیقت جداجد ا ہو - ایک وجود ظاہری محیط ہوجائے''۔

#### مثابرات(Experiment):

مشاہدہ نمبرا:''جیسے شکر اور پانی، اصل سے جدا جدا ہیں؛ مگر بعد شربت بنالینے کے، وہ دونوں ظاہر میں ایک ہوجاتے ہیں''۔

مشاہدہ نمبر ۲: ''یا جیسے شور پانی کہ اس میں اجزائے نمک جدا جدا ہیں اور پانی جدا۔ ظاہر میں یہ بھی مثل شربت کے ایک نظر آتے ہیں۔ اور حقیقت میں دو چیزیں جدا جدا، باہم مخلوط اور مربوط ہورہی ہیں۔ اور ظاہر میں کسی سے بہ آسانی جدا نہیں ہو سکتیں۔ اگر بھبکہ (آلہ تعریق وتصعید، جس کے ذریعہ مائی اجزا کو ارضی اجزا سے جدا کر لیا جاتا ہے، اس) کی ترکیب کسی کو معلوم نہ ہوتی ، تو شربت کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا تو کسی کو یقین بھی ہوسکتا، پرشور پانی کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا تو کسی کو یقین بھی ہوسکتا، پرشور پانی کے اجزا کے جدا جدا ہو جانے کا ہر کسی کو یقین نہ ہوتا ....'۔

''غرض اسی طرح اگر کوئی بھبلہ یا اور کوئی ترکیب (نل بھبلہ ، قرعِ انبیق (نخرض اسی طرح اگر کوئی بھبلہ یا اور کوئی ترکیب کی ترکیب کی ترکیب کی ترکیب خدا کے یہاں الیمی ہو، کہ جس سے آگ کی حرارت اور اس کی چک اور آسان سے وجود اس کا اور ہیئت اس کی جدا جدا ہوجائے ، تو کچھ دور نہیں۔ (بعد و نکارت بالکل نہیں)'۔

مشاہدہ نمبر۳: ہم بسااوقات دیکھتے ہیں کہ:حرارت، برودت الیمی اشیا، جو دوسروں کے ساتھ ہوا کرتی ہیں، اپنے ٹھکانوں سے الگ ہوجاتی ہیں۔مثلاً:

پانی اصل سے ٹھنڈا ہے۔ اگر اس کوگرم کیجے، تو اس وقت اس سے (برودت)
علاحدہ ہوجاتی ہے اور حرارت اس میں آجاتی ہے۔ پھر تھوڑی دیر کے بعد
حرارت دور ہوجاتی ہے اور برودت آجاتی ہے۔ اب کون نہیں جانتا، کہ برودت
پانی کی ذاتی چیز ہے۔ مع لذا (حالاں کہ پانی کی میہ برودت) الی اس سے
علاحدہ ہوجاتی ہے کہ برودت کی جا (جگہ) بسااوقات حرارت آجاتی ہے۔ اُس
وقت (جب کہ پانی میں برودت کے بجائے حرارت آگئ ہے)، اس پانی کواگر
الیا شخص دیکھے کہ جس نے بھی پانی کونہ دیکھا ہو، اور نہ اس کا کچھ حال سنا ہو، تو
بالیقین یوں ہی معتقد ہو، کہ حرارت پانی کی اصلی خاصیت ہے۔ ۔

#### نتانگ(Results):

''اب إن مشاہدوں سے صاف یوں واضح ہوتا ہے کہ حرارت، برودت، یوست، رطوبت، نورظلمت، بقاوفنا، ماسوااس کے اور جو کچھ بعض بعض مخلوقات کے لوازم میں سے ہیں، سب قابلِ إنفصال ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ ایک دوسر سے سے جدا ہوجائے''۔

#### ارتباطِ اتفاقى كالإطلاقي يبلو:

جب بیمعلوم ہوگیا کہ استدلال عقلی کا مدارار تباطا ورملازمت پرہے، اورار تباط کا تحقق اتفاقی ہے، توجس طرح وجود اور ذات باہم مل سکتے ہیں اور جدا بھی ہوسکتے ہیں۔ بالکل اسی طرح کسی شئ کی صفت وخاصیت اس شئ کے ساتھ اگر قائم ہوسکتی ہے، تواس سے علا حدہ بھی ہوسکتی ہے۔ جب بیہ بات سمجھ میں آگئ، تواب کسی قتم کا بھی کوئی خارق پیش آئے، اُس کے متعلق کوئی اِستحالہ کیا معنی! استبعاد تک کا سوال خم ہوجا تا ہے۔ وہ خوارق ،خواہ وہ دیو مالائی، یاا فسانوی ہی کیوں نہ ہوں۔ ایسے واقعات

کے متعلق بحث اگر ہوگی، تو روایت پر اس حیثیت سے نہیں، کہوہ خلاف عادت ہے، یا خلافِ فطرت ہے؛ بلکہ صرف راوی کے صادق اور کا ذب، ثقہ یا غیر ثقہ ہونے سے متعلق ہوگی۔اوراسی اعتبار سے وہ روایت صحیح، معتبر، قطعی، ظنی اور موضوع وغیرہ درجہ اختیار کرے گی۔اس بات کو حضرت الامام النانوتو کی آکے بابر کت الفاظ میں سنیے! فرماتے ہیں:

واقعات كاخلاف فطرت مونے كى وجه سے انكار درست نہيں:

"سوہم جانتے ہیں کہ بعض پیشوایانِ یہود ونصاری اور اہلِ اسلام کے، جو افسانے ایسے مشہور ہیں کہ آگ میں وہ گرے اور نہ جلے؛ بلکہ وہ آگ ان کے حق میں مثل پانی کے شنڈی ہوگئ، کچھ عجب نہیں یہ سب صحیح ہوں۔ اگریہ بات کسی معتبر تاریخ سے ثابت ہوجائے، تو ہم بے شک تناہم کرلیں۔ اور بیانہ دیکھیں کہ ہمارے باپ، دادے، یا ہماری قوم کے لوگ بھی اس بات کو تناہم کرتے ہیں یا نہیں؟"۔

#### خوارق وكرامات:

'' بلکہ ساری ایسی باتیں، جن میں ملازمت کا خلاف لازم آتا ہو۔ جیسے اکثر کرامتوں اورکرشموں کا حال سنتے ہیں۔ ہمارے نز دیک سب اِسی قتم کی ہیں، (جن میں شی اوراُس کے لوازم ایک دوسرے سے جدا ہوسکتے ہیں)۔

#### حاصلِ بحث:

گزشتہ بالا بحث وتمحیص کے بعد نتیجہ ُ بحث ذکر کرتے ہیں: ''بالجملہ ملازمت اورار تباط دوچیزوں میں ہوا کرتا ہے، تواس کے یہی معنی

بالجمله ملار حت اورار مباطردو پیروں یں ہوا حرما ہے، وال سے یہاں ہوتے ہیں کہ دوچیزیں اکٹھی رہتی ہیں، ایک دوسرے سے جدانہیں ہوتی ، نہ یہ کہ جدائی نہیں ہوسکتی؛ بلکہ بہت سی اصل خاصیتوں کوہم دیکھتے ہیں کہ بہ سبب کسی خارجی چیز کے وہ زائل ہوجاتی ہیں، اگر وہ خارجی چیز عالم میں نہ ہو، تو کسی کوبھی ان کا زائل ہوجانا خیال میں نہ آتا۔ اگر آگ اور آقاب نہ ہوتا، تو پانی کی برودت کے زائل ہوجانے کا اور اس کے گرم ہوجانے کا؛ کسی کو احتمال بھی نہ ہوتا۔ سواگر کسی شی کو کسی شی کا لازم کہو گے، تو بہت سے بہت یہ ہوگا کہ اس کو اس کی خاصیت ذاتی کہو گے۔ جیسے یہ خاصیتیں جن کا ہم نے بیان کیا (پانی کی برودت، پھر کا نیچ آتا) کسی خارجی سبب سے زائل ہوجاتی ہیں۔ (پانی کی برودت، تھر کا نیچ آتا) کسی خارجی سبب سے زائل ہوجاتی ہیں۔ پھر نیچ جانے کے بجائے ہاتھ کے زور سے اوپر چلا جاتا ہے )۔ ایسے ہی اگر وہ خاصیت بھی (جو کسی شی کے لیے لازم ہے۔ جیسے دن آقاب کے لیے) رائل ہوجائے، تو کسی شی کے لیے لازم ہے۔ جیسے دن آقاب کے لیے) زائل ہوجائے، تو کسی ٹوکیا انکار ہے؟'(ا)۔

### قانونِ فطرت پرتعمیم قدرتِ حِق کی حکمرانی ہے:

"اتفاق" كى ماہيت:

اگر کوئی شخص کسی شی کی خاصیت کے لیے:

''دوام اور بقا کو ٹابت کرے گا، تو بیش براین نیست، یہ عنی ہوں گے (کہ اس شی ) میں اور دوام میں ملازمت ہے، اور بیاس کی اصلی خاصیت ہے۔
اس شی اور دوام میں ملازمت ہوسکتی، (جومغرب کے وضع کر دہ قانونِ
اس سے اپنے آپ زائل نہیں ہوسکتی، (جومغرب کے وضع کر دہ قانونِ
فطرت کی حقیقت ہے)۔ سوابھی واضح ہوا ہے کہ اول بیملاز متیں، جو باہم اشیا
میں معلوم ہوتی ہیں، بنظرِ حقیقت بیں سب اتفاقی ہیں۔ چناں چہ بیہ بات

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقر**م دل پذیر**ین ۸۰-۸۴\_

ویسے بھی ظاہر ہے؛ اس لیے کہ مثلاً: آگ جلاتی ہے، تو اِس کا سبب تو یہ ہوسکتا ہے، کہ آگ کمال درجہ کو گرم ہے۔ پر گرم ہونے کا سبب پوچھیے، تو کوئی کیا بتائے؟ بجر اِس کے نہیں کہا جاتا کہ یوں ہی بسبب آگ اور حرارت کو خداوند کریم نے جمع کررکھا ہے۔ سواسی کو''ا تفاق'' کہتے ہیں، کہ دوچیزیں بسبب خدا کے جمع کرنے سے جمع ہوجائیں۔ جیسے کتے اور گاڑی کی مثال گزری۔ یا (دوسری مثال یہ ہے) جیسے: ایک آ دمی کا سیاہ رنگ ہو، اور لمباقد ہو، تو باہم مخلوط اور مربوط ہیں، تو یوں ہی ہو، تو اس صورت میں سیاہی اور لمبائی، جو باہم مخلوط اور مربوط ہیں، تو یوں ہی اسبب مربوط ہیں۔ لمبائی اور سیاہی میں کچھ علاقہ اور رشتہ نہیں نہیں تو ہر جگہ اسبب مربوط ہیں۔ لمبائی اور سیاہی میں کچھ علاقہ اور رشتہ نہیں۔ نہیں تو ہر جگہ اسبب مربوط ہیں۔ لمبائی اور سیاہی میں کچھ علاقہ اور رشتہ نہیں۔ نہیں تو ہر جگہ اسبب مربوط ہیں۔ لمبائی اور سیاہی میں کچھ علاقہ اور رشتہ نہیں۔ نہیں تو ہر جگہ

#### إتفاقى إجتماع كودوام لازمنهين:

''غرض آگ کے ساتھ حرارت، اور پانی کے ساتھ برودت بے سبب مجتمع
ہیں، اور کوئی تلاش کر کے کوئی سبب نکال بھی لے، تو وہ سبب آگ کے با پانی

کے ساتھ بے سبب مجتمع ہوگا۔ سوانجام کو کہیں نہ کہیں بیسلسلہ مقطع ہوجائے گا،
اور وہی اتفاقی اِجماع نکلے گا۔ اور ظاہر ہے کہ اتفاقی اجماع کو دوام لازم نہیں،
( قانونِ فطرت کو دوام لازم ہے )؛ ورنہ کتے کی چال اور گاڑی کی چال میں
حقیقتاً ملازمت ہوتی۔ اسی طرح سیاہی اور لمبائی میں فی الواقع ارتباط ہوتا''۔
اور راز اِس کا وہ اصل الاصول ہے، جسے پہلے ہی واضح کیا جاچکا ہے، کہ وہ تو صرف خدائے تعالیٰ کی ذات ہے کہ: ''وجوداُس کا عینِ ذات ہے، اور ذات اس کی
عینِ اوصاف ہے، اور اوصاف اُس کے عینِ وجود ہیں۔ بینہیں کہذات اُس کی اور ہے، اور اوصاف اور ہیں، اور وجود اور ہے''۔ وہاں ملازمت حقیقی ہے، ایک کا دوسرے سے جدا ہوناممکن نہیں؛ لیکن جس جگہ ایسی بات ہوگی کہذات اس کے وجود

سے ایک جداگانة کی ہو،اورخدا کے سواتمام مخلوقات میں ایسا ہی ہے۔وہاں اگر کوئی:

''ملازمت بھی ثابت کر دے، تو حقیقت میں وہ ملازمت نہ ہوگی، ایک

اتفاقی اجتماع ہوگا۔ سواتفاقی اجتماع کو دوام لازم نہیں''۔

ذاتی خاصیت اور زورِ خارجی:

''مع ہذا جہاں دو چیزوں میں ملازمت ہوتی ہے، تواس سے زیادہ ایک کو دوسری سے ارتباط نہیں ہوسکتا، کہ ایک دوسری کی خاصیتِ ذاتی ہو۔ سو یہ بھی ظاہر ہوگیا کہ خاصیتیں ذاتی گواپنے آپ زائل نہیں ہوسکتیں، پرخارجی اسباب سے زائل ہوسکتی ہیں۔ چناں چہ پانی کے گرم ہوجانے اور پھر کے اوپر کی جانب چینئنے کی مثال سے یہ بات خوب واضح ہوگئ''(۱)۔

ارتباط اتفاقی کی اس وضاحت سے معجزات اورخوارق عادت کے مستبعد اور خلاف فطرت ہوئیا۔ چناں چہاسی اصول کا خلاف فطرت ہوئیا۔ چناں چہاسی اصول کا اجراحکیم الامت حضرت مولا نا تھانو گئ نے اُس موقع پر فر مایا ہے، جہاں نبوت کے باب میں معجزہ کے متعلق جدید تعلیم یا فتہ طبقہ کی غلطی کا جواب دیا ہے، جس کی ندرت ووقعت ملاحظہ سے تعلق رکھتی ہے۔ فر ماتے ہیں:

"……دوسری غلطی معجزات کے متعلق ہے، جن کی حقیقت ایسے امور ہیں، جن کا وقوع بلا واسطہ اسباب طبعیہ گئے ہوتا ہے۔ سوعلوم جدیدہ بلادلیل ان کے وقوع کے بھی منکر ہیں، اور اسی بنا پر جو معجزات نصوص میں مذکور ہیں، ان میں ناویل بعید - جس کو تحریف کہنا بجا ہے - کر کرا کران کو امور عادیہ بنایا جاتا ہے۔ اکثر کو تو بالکل غیر عجیب واقعہ، جیسے: "اِحُسِ بُ بِعَصاک الْحَجَرُ" وغیرہ، اور جہال غیر عجیب نہ بن سکے، وہال مسمریزم کی نوع میں داخل وغیرہ، اور جہال غیر عجیب نہ بن سکے، وہال مسمریزم کی نوع میں داخل

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی،تق**رم دل پذیر**یس:۸۵\_

کیاجاتا ہے، (اور قوت مخیلہ کا کرشمہ قرار دیا جاتا ہے)۔ جیسے انقلاب عصائے موسیٰ میں کہاجاتا ہے، اوراس اشتباہ کا جومنشا ہے، اس کواننتا و دوم میں رفع کر دیا گیا ہے۔ (اس طرح کہ اسباب طبعیہ خود تصرف قدرت و تعلق اراد ہ کت تعالی الے مخاج ہیں)۔ پس قادرِ مطلق نے جس طرح خود اسباب طبعیہ کو بلا اسباب طبعیہ کے بیدا کیا؛ ورنہ تسلسل لازم آوے گا، اور وہ محال ہے۔ اسی طرح ان کے مسببات کو بھی اگر چاہیں بلا اسباب طبعیہ پیدا کر سکتے ہیں' (ا)۔ اس اقتباس کے اخیر کی دوسطروں کو ذیل کے اقتباس سے ملا کر دیکھیے ، تو دونوں میں کوئی فرق سوائے اس کے نظر نہیں آئے گا کہ حضرت نا نو تو گئے نے جواصول پیش کیا، حضرت تھا نو گئے نے جواصول پیش کیا، حضرت تھا نو گئے نے خصوص جز ئیے میں اس کا اطلاق اور اجرا فرما دیا۔

"آگ کے ساتھ حرارت، اور پانی کے ساتھ برودت بے سبب مجتمع ہیں، اور کوئی تلاش کر کے کوئی سبب نکال بھی لے، تو وہ سبب آگ کے، یا پانی کے ساتھ بے سبب مجتمع ہوجائے گا؛ ساتھ بے سبب مجتمع ہوجائے گا؛ (اس لیے کہ تسلسل محال ہے) اور وہی اتفاقی اِجتماع نکے گا، (یعنی قادر مطلق نے آگ اور حرارت کو، مثلاً: بے سبب محض اتفاقاً جمع فر ما دیا ہے)، اور ظاہر ہے کہ اتفاقی اجتماع کودوام لازم نہیں'۔

اس لیے اُس پرخرق بھی طاری ہوسکتا ہے، عدم بھی اور ایک کا دوسرے سے انفصال بھی۔

ربط وتلازم سے دوام پراستدلال درست نہیں:

موجودات میں سے ہر موجود میں ما سوائے وجود کے جوخصوصیات پائی جاتی ہیں،ان خصوصیات ہی کانام''ذات' ہے۔اورخصوصیات چول کہاصل سے معدوم

<sup>(</sup>۱) حكيم الامت حضرت تقانوي ا**الانتبابات المفيد ق**يس: ٣٧\_

ہوتی ہیں؛ اس لیے عارضی ہوتی ہیں۔اسی لیے وجود ظاہری کسی ذات کا بھی دائمی نہیں۔گویا ضابطہ بیقائم ہوا کہ:

''ساری ایسی چیزوں کا،جن کا وجود اور ہے، اور ذات اور، (دوام) معلوم نہیں ہوسکتا''، یعنی وہ اپنی خصوصیات اور ذات پر بنی دلائل سے دائمی ثابت نہیں ہوسکتیں''۔

اس کے بعد حضرت نا نوتو گئے نے عالم کے احوال، چیزوں کے خواص وآ ثار، اور اشیاء کی خصوصیاتِ ذات اوراُن کے ساتھ ان کے وجود کی باہمی ملا زمتوں کے اتفاقی ہونے کا بیان کر کے منطقی نتیجہ:''عالم کا فنا ہوجانا'' ظاہر کیا ہے۔ اور فنا ہوجانے کے تدریجی اسباب ذکر کرتے ہوے ایک بڑا اہم اصول''ہرشی میں حیات اور روح کا ہونا'' ثابت فرمایا ہے۔

استدلال اس طرح ہے کہ: جس شی میں روح ہوتی ہے، وہ جان دار ہوتی ہے، اور ہر جان دار ہوتی ہے، اور ہر جان دار کے ساتھ صحت ومرض کے عوارض بھی پائے جاتے ہیں۔ رہا مسئلہ روح کا، تو حضرت نا نوتو کئ کی تحقیق کی روشنی میں ہر موجود شی میں روح ہوا کرتی ہے، اور عالم بھی چوں کہ ایک موجود شی ہے؛ اس لیے نہ صرف میہ کہ اُس میں بھی جان اور روح ہے؛ بلکہ:

''جیسے ہمارے تمہارے بدن کے پھوڑا پھنسی وغیرہ امراضِ ظاہری ہیں،
اوراس کے مقابلہ میں در دخفقان وغیرہ امراض باطنی ہیں۔ایسے ہی عالم کے
امراضِ مذکورہ کے مقابلہ میں جو بہ نسبت تمام عالم کے امراضِ ظاہری ہیں۔
بعض کمترین کو امراض باطنی بھی نظر آتے ہیں۔وہ کیا ہیں؟ اکثرین آدم کے
اخلاق کا بد ہونا اور افعالِ نا پیندیدہ کا سرزد ہونا۔الغرض! عالم کے لیے یہی
امراضِ ضرر ہیں؛ لیکن ہمیں سب (امراضِ عالم) کی تفصیل معلوم نہیں ہوگئی۔

مرض کی خبر مریض ہی کو ہوتی ہے ....۔سواینے امراض کی خبر پوری پوری، عالم کی روح کو ہوگی''(ا)۔

#### ہرشی اور ہر ذرہ جان وروح والی ہے:

''باقی رہاعالم کے لیے روح کا ہونا، ہر چندنظر سرسری میں ایک نامعقول بات معلوم ہوتی ہے؛ مگر میں جانتا ہوں کہ وجہ اِس کی بجز اِس کے اور کچھنیں کہ زندگی سانس کے لینے اور اپنے ارادہ سے حرکات کے کرنے کا نام رکھ چھوڑا ہے۔ اور اگر ہم تم یہ جانتے کہ زندگی اسے نہیں؛ (بلکہ) زندگی حقیقت میں اسے کہتے ہیں، جس سے جاننا، پہچاننا، سوچنا، سمجھنا تعلق رکھتا ہے، تو ما سوا انسان اور حیوانات کے، زمین، آسان، درخت، پہاڑ؛ بلکہ مجموعہ عالم کے حق میں بھی ارواح کے ہونے کا اگر اقر ارنہ کرتے، تو انکار بھی نہ کرتے۔ ہاں! اتنی بات ہے۔ کہ انسان اور حیوانات میں تا دم حیات سانس لیمنا ایک طبعی بات ہے۔ پر ہروقت لازم نہیں کہ برابر سانس لیے جائے؛ (کیوں کہ یمکن ہے کہ آ دمی' دیر تک سانس بند کر کے بیٹھا رہے'')۔

باقی رہا اپنے ارادہ سے حرکت کرنا، سوہمیں ایسا کوئی نظر نہیں آتا، کہ کسی دلیل سے بی فابت کردے کہ زمین، ہوا، درخت، پہاڑ وغیرہ اپنے ارادہ سے حرکت نہیں کرسکتے۔ بہت سے بہت کوئی کہے گا، تو یوں کہے گا کہ ہم نے آج تک کسی درخت کو مثلاً اپنی جگہ سے سر کتے نہیں دیکھا۔ سواگر یہی دلیل ہے، تو ہم نے، تم نے بہت سی چزیں نہیں دیکھیں۔ اگر خبر کے غلط ہونے کا حمّال کسی طرح سے اٹھ جائے، تو میں توان قصوں کا جن سے درختوں، پھروں کا بولنا اور میں توان قصوں کا جن سے درختوں، پھروں کا بولنا اور

<sup>(</sup>۱)امام نا نوتوی، تقر**ر دل پذیر**یس:۹۴\_

اپنے آپ حرکت کرنا ثابت ہے، ہرگز انکار نہ کروں؛ کیوں کہ مجھے دلیل قوی سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ سواان اشیا کے، جن کو ہم جان دار کہتے ہیں، اوروں میں بھی؛ بلکہ ہر ہرشی میں جان ہے اور ہر ذرہ اور ہر چیز کے لیے ایک روح ہے" (1)۔

''تلازم اتفاقی''کے اصول کاعلم ہوجانے سے اور ہر شی میں روح اور جان موجود ہونے کا اصول معلوم ہوجانے سے ،عقل کے اِس قاعدہ پرعمل کرنا آسان ہوگیا کہ کلام میں اصل' 'حمل علی الظاہر''ہے۔ اور مذکورہ اصول کے علم کے بعد نصوص میں ایسے تمام مواقع پر ، جہاں حمل علی الظاہر متعند رنہ ہو، مجاز کی طرف اقدام مناسب نہیں۔ لطور مثال عرض ہے: فرعونیوں کا سارالشکر ڈیودیا گیا۔ اس کے متعلق قرآن کہتا ہے: لطور مثال عرض ہے : فرعونیوں کا سارالشکر ڈیودیا گیا۔ اس کے متعلق قرآن کہتا ہے:

(بوجہان کی غایرتِ مبغوضیت اورمغضو ہیت کے ) نہ تو ان پر آسمان وزمین کورونا آیا،الخ''(۲)۔

اس كے متعلق فائدہ كے تحت حضرت تھانو گ كھتے ہيں:

"بکائے ساء وارض ، مومن کے واسطے حدیث میں آیا ہے۔ چنال چرتر مذی میں ہے کہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: "مومن جب مر جاتا ہے، تو آسمان کا ایک وہ دروازہ ، جس میں سے اس کے ممل کا صعود ہوتا تھا، اور ایک وہ دروازہ ، جس میں سے اس کے رزق کا نزول ہوتا تھا، اُس پر روتے ہیں، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیآ بیت پڑھی "۔ اور روح میں بیہ قی سے ہے کہ حضرت ابن عباس انے فر مایا کہ: "زمین اور روح میں بیہ قی سے ہے کہ حضرت ابن عباس انے فر مایا کہ: "زمین

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقر**ر دل پذیر**یس:۹۵-۹۹-(۲) حکیم الامت حضرت تھا نوی، ب**یان القرآن**۔

مومن کے لیے مرنے پر چالیس دن تک روتی ہے''۔اورابن المنذ رہے ہے

کہ حضرت علیؓ نے فرمایا کہ:''جب مومن مرجا تا ہے، تو زمین میں اس کے نماز

پڑھنے کی جگہ، اور آسمان میں اس کے مل صعود کرنے کی جگہ اس پر روتی ہیں،

آھ'۔اورابن جریر نے حضرت ابن عباسؓ سے بھی اس مضمون کو گئ سندوں

کے ساتھ قال کیا ہے۔

پس آیت میں اس کے قائل ہونے کی ضرورت نہیں کہ یہ مجازہ ، اُن کے وجود کے غیر معتد بہ ہونے سے (کہ فرعونیوں کا وجود تھاہی بے اعتبار۔ اس طرح مجازی معنی مراد لینے سے آسان و زمین کے سوچنے، سمجھنے، احساس وشعور، بکاء وتکلم کے اقرار واعتقاد سے ہی گریز ہے)، اور یہ کہ بکاء، اِستعارهٔ مثیلیہ ہے کہ کسی کی شدتِ موت وعظمتِ موت کو اُس شخص کے حال سے تثبیہ دی جاوے، جس پر آسان وزمین کارونا فرض کرلیا جاوے۔ وجہ یہ کہ جب تھی معنی بن سکیس ، مجازلینا نہ چا ہیے۔ اور حقیقی معنی کے لیے کوئی امر مانع نہیں، اور روایات مرج ہیں، اور شعور بقد رِضر ورت اِن اشیا میں ثابت ہے، جسیا سوره بنی ایرائیل کی آیت: "وَ اِنْ مِنْ شَی اِلّا یُسَبِّحُ" میں لکھا گیا ہے' (۱)۔ جہاں قسیری فائدہ کے تحت یہ بھی مذکور ہے:

''بعض کو جو وسوسہ ہوا ہے کہ تنبیج کے لیے علم اور علم کے لیے حیات چا ہیے اور بیہ جمادات میں نہیں ہے۔سوجواب میہ ہے کہاس قدرعلم اوراس قدر حیات اگر حاصل ہو، اورمحسوس نہ ہو،تو کیا اِمتناع ہے؟''(۲)۔

ہرشیٰ میں حیات کا اثبات کرنے ،اورانسان ،حیوان اور پتھروغیرہ کی حیات میں فرق ذکر کرنے کے بعد حضرت الا مام النا نوتو کیؓ لکھتے ہیں :

<sup>(</sup>۲) حکیم الامت حضرت نھانوی، **بیان القرآن ،**ص:۱۰۲–۱۰۳

<sup>(</sup>۱) الضاً، ج٢، ص: ٨٦ – ٨٨ ـ

''الغرض! کسی میں حیات کاظہور زیادہ ہے، کسی میں کم، کوئی بالکل مردہ نظر آتا ہے۔ جیسے کوئی بالکل مردہ نظر آتا ہے۔ جیسے کوئی سانس چرا کر پڑجا تا ہے۔ پر خالی کوئی نہیں، یہاں تک کہ پھروغیرہ بھی۔اگرغور کیجیے، تو بعضے بعضاتان، حیات کے اُن میں بھی نظر آتے''۔ چنال چہاب یہی کہا جارہا ہے کہ حیات اور اس سے وابستہ صفات کے بعضے بعضے نشانات کا اعتراف اب کیا جانے لگا ہے۔ ملاحظہ ہو میڈیکل سائنس کا یہ اِقرار اور اعتراف کہ:

" جگر کے ایک خلیہ کے اندرایک سکنڈ کے ہزارویں جھے سے بھی کم وقت میں تقریباً • • ۵ رمختلف کیمیا وی تعاملات مکمل ہوجاتے ہیں۔ یہ خلیہ غذا کو گلوکوز میں تبدیل کرتے ہیں، اور استعمال سے زائد شکر کو چکنائی کی صورت میں جلد کے نیچ محفوظ رکھتے ہیں۔ جب جسم کوشکر کی کمی محسوس ہوتی ہے، تو یہ چکنائیاں شکر میں تبدیل ہو کر جسم کی ضرورت پوری کرتی ہیں۔ جگر کے یہ اربول خلیے روز اول سے آج تک بغیر کسی غلطی کے یہ سارا کام سلسل کررہے ہیں'۔

اہل سائنس اسے اِن کی غیر شعوری بے ارادہ حرکت وعمل (Tropism) ہتلاتے ہیں،اور پہنہ نہیں سمجھ کریا ہے سمجھے بعض مسلمان ایسی ہی با تیں اپنی کتابوں میں نقل کر دیتے ہیں۔'' جدید فلسفہ اور علم کلام'' کے مصنف اقبال محمد ٹنکاروی کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو:

"اس میں شک نہیں کہ بہت سے جانور بھی" کل" کے لیے ممل کرتے ہیں۔ مثلا: چیونٹیال گرمی کے موسم میں جاڑے کے لیے خوراک جمع کرتی ہیں؛ مگر جانوروں کا اس قسم کا ممل محض جبلت کے تحت غیر شعوری طور پر ہوتا ہے، وہ" کل" کی ضرورتوں کوسوچ کر بالقصد ایسا نہیں کرتے؛ بلکہ بلا ارادہ طبعی طور پر انجام دیتے ہیں"(ا)۔

<sup>(</sup>۱) اقبال مجمه ٹزکاروی، جدید فلسفه اورعلم کلام، (بھروچ: مکتبه ابی بکر ربیج ابن صبیح بصری، (بروصی)، دارالعلوم اسلامییزعربیه ما ٹلی والا، (بھروچ، گجرات)، طا،۱۳۱۲ء)،ص:۲۸۲

اس پراگر بیسوال کیا جائے کہ: اس بات کی دلیل کیا ہے کہ چیونٹیوں کے خوراک جع کرنے کاعمل شعوری اورارادی نہیں، اوروہ'' محض جبلت کے تحت غیر شعوری طور پر''
ہوتا ہے، وہ'' کل'' کی ضرورتوں کوسوچ کر بالقصد ایسانہیں کرتے؛ بلکہ بلا ارادہ طبعی طور
پرانجام دیتے ہیں''؟ کس دلیل سے چیونٹیوں کے اس فعل کو بے شعور بتلا یا جارہا ہے؟ تو
کیا جواب ہوگا، سوائے اس کے کہ بے سمجھے اہل سائنس کا اتباع کیا جارہا ہے۔

افسوس ہے کہ مؤلف موصوف یہ بات ایسے وقت کہہر ہے ہیں، جب اس سے پہلے، وہ اہل سائنس کا بیاعتراف نقل کر چکے ہیں کہ:

''ہماری اندرونی دنیا کے وسیع علاقے اب تک نامعلوم ہیں۔ خلیہ کے پیچیدہ اورعارضی اعضا بنانے کے لیے کس طرح کیمیائی مادوں کے سالمے پیچیدہ اورعارضی اعضا بنانے کے لیے کس طرح کیمیائی مادوں کے سالمے (Molecules) باہم مل جاتے ہیں۔ تر وتازہ بیضہ کی نواۃ (Nucleus) کے اندر کے نسلی مادے کس طرح اس فرد کی خصوصیت کا فیصلہ کرتے ہیں، جو اس بیضہ سے پیدا ہوتا ہے، جس طرح خلیے خود اپنی کوشنوں سے سیجوں اوراعضا جیسے گروہوں میں منظم ہوجاتے ہیں۔ چیونٹیوں اور شہد کی مکھیوں کی طرح اِن خلیوں کو پہلے ہی سے معلوم ہوجا تا ہے کہ اپنی اور فیلیوں کو پہلے ہی سے معلوم ہوجا تا ہے کہ اپنی گروہ کو زندہ رکھنے میں انہیں کیا کام کرنا ہے''(۱)۔

اس سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مؤلف جدید فلسفہ اور علم الکلام کا مذکورہ اندراج، ایک قول باطل کا اندراج ہے، جسے بلا استدراک شامل کتاب نہیں ہونا چاہیے تھا؛ لیکن اس کو کیا کہیے کہ اس سے زیادہ شدید نوع کے التباسات کتاب مذکور میں بکثرت موجود ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ا قبال محمر ٹزکاروی ، **جدید فلسفہ اور علم کلام**، ص: ۲۴۰۔

بہرحال! اس خمنی استدراک کے بعداصل مسکہ کے متعلق عرض ہے کہ یہ ایک حقیق واقعہ ہے کہ شعور، ارادہ ،علم اور عقل تو اِن خلیوں کے بنیا دی اوصاف ہیں۔ ہمار ہے جسم میں موجود ہر خلیہ تقسیم کے عمل سے اپنی تعداد میں اضا فہ کرتا ہے۔خلیہ کے مرکزہ میں موجود ہر خلیہ تقسیم کے عمل سے اپنی تعداد میں اضا فہ کرتا ہے۔خلیہ کہ مرکزہ میں لولبی خامرہ (Polimerese) وغیرہ بے شارخا مرے نہایت ترتیب و تنظیم کے ساتھ اپنی سرگرمیاں جاری رکھتے ہیں۔ ہر خامرہ دوسر سے ترتیب و تنظیم کے ساتھ اپنی سرگرمیاں جاری رکھتے ہیں۔ ہر خامرہ دوسر کے ماتھ اپنی سرگرمیاں جاری رکھتے ہیں۔ ہر خامرہ دوسر کے ایک مظاہرہ کرتا ہے،جس کے لیے علم اور عقل کی ضرورت ہے (۱)۔

ہم جو بداکتشافات ذکر کررہے ہیں، یہ تحقیقات اہلِ سائنس کے سامنے بھی ہیں؛ بلکہ ان ہی نے بداکتشافات ہمارے سامنے پیش کیے ہیں؛ لیکن وہ خلیوں کا بیمل Tropism کے طور پر شلیم کرتے ہیں کہ بدأن خلیوں (Cells) کا طبعی عمل ہے، جس میں اُن کے شعورا ورارا دہ کو خل نہیں۔ جب ذی حیات کی اِکائی (خلیہ) میں، وہ شعورا ورارا دہ کو تشلیم نہیں کرتے ، تا ہہ جمادات چہر سد؟

لیکن اسی کے متوازی کچھ منصف سائنس دانوں کی تحقیقات بھی سامنے آتی رہتی ہیں۔ابھی معاصر ماہنامہ ہمدرد میں اس عنوان:'' کیا پودے حساب کاعلم رکھتے ہیں'' کے تحت بیہ بحث نظر سے گزری:

''رات کو جب بودوں کوسورج کی روشنی میسرنہیں ہوتی، تو وہ بغیر غذائیت کے کیسے زندہ رہتے ہیں؟''،جس کے تحت مقالہ نگار نے لکھا ہے کہ:

''برطانوی سائنس دانوں نے اِس موضوع برِ تحقیق کی ہے، جو جزل''ای لائف'' میں شائع ہوئی ہے۔ان کا کہنا ہے کہ پودے حساب کاعلم جانتے ہیں؛

<sup>(</sup>۱) ملاحظه بو: دُاكْرُ بارون بَحَي ، خليه أيك كائنات ، ص: ۹ - ۱۱ -

اس لیےنشا سے (Starch) کی وہ مقدار محفوظ کر لیتے ہیں، جوانہیں رات جرمیں خرج کرنا ہوتی ہے۔ انہیں یقین ہوتا ہے کہ یہ مقدار رات جرکے لیے کافی ہے۔ انہیں یہ سیدھا سادا کیمیائی حساب ہے، جس سے (وہ) پورے واقف ہوتے ہیں۔ جب سورج غروب ہوتا ہے، تو پتے اور پیتاں حساب لگاتے ہیں، (کہ) اُن کے پاس نشاستے کا کتنا ذخیرہ ہے؟ چر یہ حساب کرتے ہیں کہ انہیں روشنی کب میسر ہوگی؟ اُس وقت وہ اپنی توانائی، یعنی نشاستے کونقسیم کر لیتے ہیں۔ صبح جب سورج طلوع ہوتا ہے، اور انہیں روشنی سے توانائی ماتی ہے، تو اُن کی ذخیرہ شدہ تو انائی کا ۹۵ روے فی صد حصہ ختم ہو چکا ہوتا ہے'۔ یہ پودول کا شعور ہے کہ' وہ جان لیتے ہیں کہ رات کے وقت انہیں کتنا نشاست خرج کرنا ہے'(ا)۔

نبا تات کےعلاوہ جمادات کے متعلق حضرت الامام النانوتو کُ کی تحقیق ہیہے کہ پھر جواو پر سے پنچے کی طرف گرتے ہیں، وہ یا تو مقناطیس کی طرف جا تا ہے، تو میحض کشش طبعی کے اثر سے نہیں؛ بلکہ اپنے ارادہ سے حرکت کرتے ہیں۔

#### حرکت بغیرشعور کے ہیں:

''غرض یہ کہ عالم اسباب میں یہ پھر کی اور لو ہے کی حرکت کس سب سے ہوتی ہے، اور خداوند حقیقی کس آلہ سے یہ کام لیتا ہے؟ (اِس پر گفتگو یک طرفہ ارتباط اور باہمی تلازم کے ذیل میں ہو پچکی ہے کہ آخری سبب وہی اتفاق نکلے گا۔ پھر میں اور زمین کی قوتِ کشش میں، اسی طرح لو ہے میں اور مقناطیس کی حرکتِ جذب میں، بالفاظِ دیگر خاصیت (ذات) اور وجود میں ربط و إتصال قائم کرنا، خداوند حقیقی کافعل ہے، اور وہ کسی آلہ کا یا بند نہیں ہے۔ اُس کا اِرادہ

<sup>(</sup>۱) ما هنامه **" بهدرد"**، دېلی ،ج:۲۸، <del>ش</del>اره:۵،ص:۵۰\_

خودا پی ذات سے مُر نُجُ اور علة العلل ہے)۔ سویة قل کا کامنہیں کہ (وہ) یہ (فیصلہ کرے کہ پھر کی حرکتِ جذب کا کام) یہ اشیائے مٰہ کورہ (پھر اور لوہا) ہی کرتی ہیں، پر انہیں خبر نہیں ہوتی، (یعنی إن اشیا کواپنے فعل میں بے شعور گھرانا، یے قل کا کام نہیں)؛ کیوں کہ نیچے کی تخصیص کواپنے فعل میں بے شعور کی (بغیر اُن کے شعور اور ارادہ کے ہوجائے) کرنی (اور بیخ صیص) بے شعور کی (بغیر اُن کے شعور اور ارادہ کے ہوجائے) سمجھ میں نہیں آتی ۔ بجز اِس کے نہیں کہاجا تا کہ اِن اشیامیں روح ہے، (حیات ہے)، اور بیکام بیاشیا سے ارادہ سے کرتی ہیں۔ الغرض! دلائل سے بھی اور قر ائن سے بھی یوں معلوم ہوتا ہے کہ ہرشی میں روح ہے، (۱)۔

عام طور پرحالاتِ حاضرہ کے محققین نے اپنی تحقیق میں وہی طرز اِختیار کرلیا ہے، جو فرانسیسی مفکر آگسٹ کا مٹے نے پیش کیا تھا، جس کا حاصل بیتھا کہ موجودہ زمانہ تو علم اور حقیق کا زمانہ ہے، باقی سائنس کے موجودہ دور سے پہلے جتنے ادوار گزرے ہیں، اُن میں کم وہیش تو ہم پرستی کا غلبہ تھا۔ چنال چہ بیا، اپنی تحریروں میں اُن ادوار کا نذکرہ کرتے ہیں، اُن میں رائج تصورات کودیو مالائی تصورات کہہ کراُن کا غیر علمی اور غیر عقلی ہونا ظاہر کرتے ہیں، اور اُن کی بے عقلی سے نفرت کا اِظہار کرتے ہیں۔ حضرت نا نوتو گ فرماتے ہیں کہ: علم اور عقل تو اُن خیالات کے ہی پس پردہ محسوس ہوتی حضرت نا نوتو گ فرماتے ہیں کہ: علم اور عقل تو اُن خیالات کے ہی پس پردہ محسوس ہوتی ہے؛ البتہ اُن چیزوں کو قابل پرستش سمجھنے میں اور شرک میں مبتلا ہوجانے کے باب میں اُن سے غلطی ہوئی۔ حضرت میں کے افعاظ اُن سے غلطی ہوئی۔ حضرت کی کے اختیار کردہ نظم وصوت میں، یعنی حضرت ہی کے الفاظ میں اِس مضمون کو سنے!

''اورہم جانتے ہیں کہ ہنود وغیرہ جوستیلا مسانی کو پوجتے ہیں، تواس بات میں گواُنہیں غلطی ہوئی کہ اُنہیں قابلِ پرستش سمجھا، پر اِتنی بات میں سپچ معلوم ہوتے ہیں کہ اِن اشیا کی روح کے قائل ہوئے''(۲)۔

<sup>(</sup>۱) امام نا نوتوی، تقرم دول پذیرین ۱۰۰۰ (۲) ایضاً من ۱۰۰۰

ستیلا: جدری یا چیک یا Small pox جوخلط دم میں شدید عفونت کے نتیجہ میں ظاہر ہوا کرتی تھی، پھر بعد میں اس کا سبب Variolla virus دریافت کیا گیا،اور اب موجودہ دور میں Immunizatin، لینی قوتِ مناعت پیدا کرنے والی Vaccination کے ذریعہ اِس مرض کو کنٹرول کرلیا گیا، جس کے نتیجہ میں ۱۹۸۵ء رکے بعد سے دنیا جہان سے اِس مرض کا وجودختم ہوگیا؛ البتہ سویٹز رلینڈ اور امریکہ کی لیپوریٹری میں اِس کے وائرس کو Monkey pox virus سے تشخیص فارقه کرنے کی غرض ہے محفوظ کر کے رکھالیا گیا ہے؛ لیکن پی تحفظ ایک ایسا ذریعہ ہے، جس سے لیپوریٹری حوادث Laboratori incidence کے طوریر اِس کا تعدیہ تھلنے کے إمکانات مستقبل میں موجود ہیں۔

#### مساني:

مسانی: بیمرض خسرہ، حسبہ یا Measles کہلاتا ہے، جوخلط دم مائل بہصفرا کی عفونت سے پیدا ہوتا ہے۔ دور حاضر میں • 190ءر کے بعد، اس کا سبب واصل Paramyxo virus (Exciting facror) وریافت ہوا، جو group سے علق رکھتا ہے'۔

جہاں تک إن امراض كے علاج كاتعلق ہے، توايسے امراض، جن كاسب كوئي وائرس ہو، اُن کا علاج دریا فت نہیں ہوسکا ہے۔جس طرح اینٹی بیکٹیریل دوا بیکٹیریا کی نشو ونما کوروک دیتی ہیں، جو Bacterio static کہلاتی ہیں، یا بیکٹیریا کو ہلاک کردیتی ہیں اور وہ جراثیم کش یا Bacteriocidal کہلاتی ہیں۔اس طرح کوئی وائرس کُش دوا دریا فت نہیں ہوئی ہے،اورا پنٹی وائرال کے نام سے جو دوائیں موجود ہیں ۔مثلاً:Acyclovir وہ صرف مرض کی شدت کواور بیدا ہونے والے مکنہ

عوارض اور ثانوی تعدیہ کوئٹرول کرنے کے میں مددگار ہوتی ہیں (ا)۔

ان تحقیقات کے آجانے کے بعد یہ مجھ لیا گیا کہ ان کے متعلق پہلے جو کچھ خیالات تھے، وہ سب وہم پرستی اور بے ملمی پر مبنی تھے؛ لیکن مذکورہ دونوں مرضوں اور جمادات میں حیات کے متعلق حضرت نا نوتو کی فر ماتے ہیں کہ:

''ستیلا (کے متعلق یہ عقیدہ اختیار کرلینا کہ وہ ایک دیوی ہے، جو چیک کی مالک ہے، اور پھرائس کی پرستش کرنا اور پوجنا، بیابک بے عقلی کا کام ہے؛ کین خود اُس چیک کے اندرروح اور حیات کا منسوب کرنا اور اُس کا قائل ہونا، جو لوگ ایسا کرتے ہیں، وہ اس )''بات میں سپچ معلوم ہوتے ہیں کہ اِن اشیا کی روح کے قائل ہوئے۔اور اس لیے ہم اُن افسانوں میں، جن سے پھروں وغیرہ کا بولنا، یا بہ اِختیار حرکت کرنا ثابت ہوتا ہے، بہ وجہ محال ہونے کے حرف گیر ہیں ہوسکتے''۔

للاظهربو: Davidsans Principle and Prectice Medicine P. No: 112 1968- Reprint: 1994 Parks tent book of prentive & Social Medicne. Kpark 18th edetion.

<sup>&#</sup>x27;' شرح الاسباب والعلامات''، ترجمه كبير :ففيس بن عوض كرماني ،مترجم :حكيم كبير الدين ، ج۴،ص: ۲۴۹ – ۲۴۸ ـ

### دسوال باب: ( د ) ذی حیات اور غیر ذی حیات

(Living & Non living) کاسائنسی تصور:

فغائی (پھپوند) طحلب (کائی) جیسی چزیں، بیکٹیریا، پورٹیس (۱) کے ساتھ دی حیات میں شامل کی جاتی ہیں۔انسان اور حیوانات کے علاوہ اہلِ سائنس در ختوں میں بھی حیات کے قائل ہیں۔ نبات میں حیات کے ساتھ اُن سے صادر ہونے والی حرکت کے بھی، صرف ایک موقع پر، قائل ہیں، وہ یہ کہ در ختوں کے تنے اپنی توانائی حاصل کرنے کے لیے خود کو آفتاب کے محاذات میں لانے کے وقت حرکت کرتے ہیں۔ (اب یہ سوال الگ ہے کہ پلانٹ (درخت) کی حرکت کسی ایک موقع پراگر ثابت ہوگی، جس کا مشاہدہ کرلیا گیا، تو دوسرے موقعوں پر پائی جانے والی حرکت کو، خن کا مشاہدہ نہیں ہوا، محال کیسے قرار دیا جاسکتا ہے؟) پھر ذی حیات کی ماہیت کے حوالہ سے بتایا جاتا ہے کہ ذی حیات ہونے کی پہچان یہ ہے کہ وہ خلیہ (Cell) سے ہوتے ہیں، اپنی غذا کے لیے توانائی حاصل کرتے ہیں۔ دوسری طرف غیر ذی حیات ایسے اجسام ہیں، جوخلیہ (Cell) سے سنے ہوئے ہیں ہوتے ؛اس لیے وہ اپنی خوانائی (Energy) بھی حاصل نہیں کرتے۔ عندا تیار کرنے کے لیے آفتاب سے توانائی (Energy) بھی حاصل نہیں کرتے۔ غذا تیار کرنے کے لیے آفتاب سے توانائی (Energy) بھی حاصل نہیں کرتے۔ غذا تیار کرنے کے لیے آفتاب سے توانائی (Energy) بھی حاصل نہیں کرتے۔ غذا تیار کرنے کے لیے آفتاب سے توانائی (Energy) بھی حاصل نہیں کرتے۔ خوانائی حین بیہ با تیں ضروری قرار دی گئی ہیں:

<sup>(</sup>۱) پیرخاص قتم کے ذی حیات ہیں، جن میں پروٹو زوا اور مخصوص قتم کے خورد بنی اجسام کے لیے بیا صطلاح استعال کی جاتی ہے۔ بیاجسام ریک خلوی ہوتے ہیں، اِن میں خاص قتم کی غشا پائی جاتی ہے۔اور جین پرمشمل نیوکلیس ہوتا ہے، جونیوکلیر لفافہ سے ملفوف ہوتا ہے۔

(۱) خلیہ (Cell) سے بنے ہوتے ہیں۔ (۲) تولید و تناسل، (۳) نشو و نما، (۳) اپنی غذا تیار کرتے اور اُسے استعال کرتے ہیں۔ (۴) اپنے ماحول سے تاثر اور احساس اُن میں پایا جاتا ہے۔ (۲) اُن میں حرکت پائی جاتی ہے۔ (۷) اُن میں تنفس پایا جاتا ہے۔ (۸) فضلات خارج ہوتا ہے۔

غیر ذی حیات اجسام میں نشو ونما، حرکت، تنفس، فضلات کا اِخراج اور حیات سے متعلق کوئی بات نہیں پائی جاتی ۔ جیسے مٹی، ہوا،معادن، روشنی اور پانی ۔ بیسب غیر ذی حیات ہیں۔

لیکن حضرت الامام النا نوتوی گی تحقیق کی روسے بید معیار (criteria) اُس وقت تک ادھورار ہتا ہے، جب تک اِس میں وجود کی بحث کوشامل نہ کیا جائے۔ موجود کے اجزا پر کلام نہ کیا جائے، یعنی وہ دو چیزیں، جو ہر موجود میں پائی جاتی ہیں، جنہیں حضرت نا نوتوی گی کے محاورہ میں 'وجود' اور'' ذات' کہتے ہیں، اُن کے خواص واوصاف کا جائزہ نہ لیا جائے ، اور اُن کا تجزیہ کر کے ان پر الگ الگ روشنی نہ ڈال فی جائے ، اور اِن کی ماہتیں واضح نہ کر دی جائیں، اور بینہ بتلا دیا جائے کہ سی بھی موجود کی ذات اور اُس کا اپنی خصوصیات کے ساتھ تشخص اُس وقت تک پایانہیں موجود کی ذات اور اُس کا اپنی خصوصیات کے ساتھ تشخص اُس وقت تک پایانہیں جاسکتا، جب تک کہ اُس کے ساتھ 'وجود' شامل نہ ہو۔ اور وجود جب بھی شامل ہوگا، حب استعمار نِر حیات، شعور، علم ، ارادہ وغیرہ صفات ہر موجود میں پائی جانی ضروری ہیں، جیسا معیار پر حیات، شعور، علم ، ارادہ وغیرہ صفات ہر موجود میں پائی جانی ضروری ہیں، جیسا کہ نہ کور ہوا۔

لیکن علم وعقل کے وہ پاسباں، جن کے ہاں موجوداصلی کے تصور کے بغیر ہی اور وجو دِ ذاتی کی طرف احتیاج کے بغیر ہی'' وجود'' کو سمجھنے کی کوشش کی جائے، جبیبا کہ

۱۹رویں صدی کے آخر میں ''وجود' (Existence) کی حقیقت کی دریافت کے وقت ہوا، کہ ''وجود' کے مابعدالطبعی تصور کا انکار کر کے علم الوجود (Ontology) کا فن وضع کیا گیا۔ پھر اِس فن پر گفتگو کرنے والا، اور ''وجودی' فلسفہ کا حامی و ماہر (Existentialist) وہ خض کہلایا، جو خدائے تعالی کے وجود کا منکر ہو۔ یا وجود سے وابسۃ صفات کا منگر ہو، جب ایک مرتبہ ''موجود کی ماہیت' مقرر کرتے وقت اس کے اصل ''ما بعد الطبعی' 'پہلو، یعنی وجو دِ اصلی سے اعراض کرلیا گیا، تو لازمی طور پر 'حیات' و' 'نمو' کی بھی وضاحت کرتے وقت ''طبیعت (Tropism)' اور ارتقا ' حیات' و' 'نمو' کی بھی وضاحت کرتے وقت ''طبیعت (Evolution)' اور ارتقا کر کے گار ڈ ، نطبع ، ہیڈ یگر جیسے منکر ین خدا مذکورہ موضوع کے اسا تذہ فن تسلیم کر لیے گئے، پھر اِن لوگوں کوڈ ارون اور اسپنسر کے'' انتخابِ طبعی'' اور نیوٹن اور بہر کے قوانین گئی۔ ''و اَعَانَه عَلَیْهِ قَوْمٌ آخَرُون' .

تفصیلی واقفیت حاصل کرنے کے لیے انٹرنیٹ میں موجود بیعنوانات ملاحظہ فرمایئے:

Tropism in non living, Gravito Tropism in root-& Non shoot, Darwin's original observation, Living ان اسانکنس مین ''وجود'' کا تصور (Existence in Science) جدید فلاسفی میں وجود کا تصور (Existentialism)۔



### مصادرومراجع:

- (۱) قرآن مجيد
- (۲)اجادیث مبارکه
- (٣) امام نانوتويُّ، ججة الاسلام، مقدمه ، درط الهند: مكتبددار العلوم، ديوبند، ١٩٢٧ هـ
- (٣) افادات نانوتويَّ، مجموعهُ هفت رسائل، د.ط، الهند: شيخ الهند اكيُّدى،
  - دارالعلوم، ديوبند، د.ت\_
  - (۵)امام مُحرقاسم نانوتوی، جمالِ قاسمی، مطبع مجتبائی، دہلی، ۱۳۲۷ ھ۔
- (۲) امام نا نوتوی، آب حیات، د.ط، الهند: شیخ الهندا کیڈمی، دارالعلوم دیوبند، ۲۹ ۱۳۲۹ ه۔
  - (٤) امام نانوتوى، تصفية العقائد، د.ط، الهند: شخ الهنداكيدمي، دارالعلوم، ديو بندوسه اهـ
  - (۸) امام څمه قاسم نا نوتو ی، **قبله نما** ، د .ط ، الهند : مکتبه دارالعلوم ، دیو بند ، ۱۳ •۲ \_
    - (٩) امام نا نوتوى، تقرير دل پذير، الهند: شخ الهندا كيدمي، دارالعلوم، ديو بند\_
- (١٠) ججة الاسلام الامام محمد قاسم نا نوتوي ً حيات اور كارنا ميه ''مولانا محمد قاسم نا نوتوي ً اورجد بدعلم كلام''؛ بحواله: العقل والنقل \_
- (۱۱) حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھانو گُ، ب**یان القرآن**، د.ط، الهند: تاج پبلی کیشنز، دہلی،۱۳۵۳ھ-۱۹۹۴ء۔
- (۱۲) حكيم الامت حضرت تهانوى ،الا **نتابات المفيدة عن الاشتبابات الحديده ،** د.ط ،الهند :مطنع انتظامى ، كانپور ، ۱۳۴۱ ء ـ

(۱۳) حکیم الامت حضرت مولانا تھانوگ، **ماً ة دروس**، د.ط، پاکستان: ادارهٔ تالیفات اشرفیه،ملتان ۱۹۹۹ء۔

(۱۴) حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نوی ، **امدادالفتاوی** ، د.ط ، الهند: اداره تالیفات اولیاء ، دیو بند ، د.ت \_

(۱۵) حکیم الامت حضرت تھانوی،**الافاضات الیومیہ،** د.ط، پاکستان: ادارہ تالیفات اشرفیہ،لاہور،۱۴۲۵ھ۔

(١٢) حكيم الامت حضرت تهانوي، تلخيص الشريفية ، تلخيصات عشر ـ

(۱۷) حکیم الامت حضرت تھا نوی ، **ملفوظات حکیم الامت**، د.ط ، پاکستان : ادار هُ تالیفاتِ اشرفیه ، لا ہور ، ۲۵م اھ۔

(۱۸) حکیم الامت حضرت تھا نوگ ، **بوادرالنوادر**، د.ط ،الہند: مکتبہ جاوید ، دیو بند ، ۱۹۹۵ھ۔

(۱۹) مولا نامناظراحس گیلائی ، **سوانح قاسمی**، د.ط ، الهند: ادارهٔ نشر واشاعت دارالعلوم ، دیوبند ، ۱۳۹۵ هه۔

(۲۰) الطاف حسین حالی، ح**یات جاوید**، د.ط، الهند: قومی کوسل برائے فروغ اردوزیان،نگ دہلی، ۲۰۰۴ء۔

(۲۱) سیدمحمود احمد غازی ، **محاضرات سیرت ،** د.ط ، الهند : الریب پیلی کیشن دریا گنج ، د ، پلی ،۱۱۰ - ب

(۲۲) محمود احمد غازی، محاضرات حدیث، د.ط، پاکستان: الفیصل ناشران، لا هور، ۲۰۰۴ ه

(۲۳) پر وفیسریلیین مظهر صدیقی ،**سرسیداورعلوم اسلامی**ه، د.ط ،الهند:اداره علوم

اسلامیه،مسلم یونی درسٹی،ملی گڑھ،۱۰۰۱ء۔

(۲۴) فکر کی غلطی؛ بحواله الرساله، دہلی ، جولائی ۱۹۸۹ء۔

(۲۵) شهاب الدين احمد ندوى <mark>تخليق آ دم اورنظريهٔ ارتقا</mark>، د.ط، الهند: البجنك پرنٹنگ درک، بنگلور،۲**۰۰**۵ء۔

(۲۲) پروفیسر حسن عسکری، **جدیدیت**، د.ط، پاکستان: نقوش پریس لا ہور، عظمت منش نیوروڈ،راول پنڈی،۹ کاء۔

(۲۷) حکیم الاسلام حضرت مولانا محمه طیب صاحب، حکمتِ قاسمیه؛ بحواله: کیا مقتدی پر فاتحه واجب ہے؟ ، د.ط، الهند: مکتبه حجاز، دیو بند، د.ت

(۲۸)مفتی سعیداحمد پالن پوری، کیا مقت**دی پر فاتحه واجب ہے؟**، د.ط، مکتبہ حجاز، دیو ہند، د.ت۔

(۲۹) حجة الاسلام الامام **محمد قاسم نا نوتوى – حيات، افكار، خد مات**، د.ط، الهند: كتب خانه حسينيه، ديو بند، د.ت به

(۳۰) حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تھانویؓ، مظاہر الآمال، (مواعظ وخطبات)، د.ط، الہند: جامعہ مظاہر العلوم سہار نپور، یو بی ،۱۱۰۲ء۔

(۳۱) حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تقانويٌ، اشرف التفاسير، د.ط، يا كستان: اداره تاليفات اشر فيه، ملتان، ۴۲۵ اهه

ُ (۳۲) حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانو کُی، فیوض الخالق، ( ملفوظات حکیم الامت )۔

(٣٣) شبلي نعماني، سيرة النبي أيسة ، د.ط، الهند: دارالمصنفين ، اعظم كرُّره،

و.ت\_

(۳۴۷)مفتی محمر تقی عثمانی ، تبصر بے ، الهند: مکتبه سعادت ، سهارن پور ، یو یی ، ۱۲ ۲۰ و \_

(۳۵)اصلاح ترجمهُ دہلویہ، د.ط،الہند:فخرالمطابع ہکھنؤ، د.ت۔

(٣٦) حكيم الامت حضرت مولانا اشرف على تھانوي محاسنِ اسلام، د.ط،الهند:

زم زم بک ڈیو، دیو بند، ۱۹۹۸ھ۔

(٣٧) مولانا ولى خال المظفر ، **مكالمه بين المذاهب**، د.ط، يا كستان: مكتبه

فاروقيەشاە فيصل ٹاؤن، كراچى، ٧٠٠٠ ء ـ

(۳۸)نسیم قریشی، علی گڑھ میگزین نمبر: ۱۹۵۳/۵۵ = ـ

(۳۹) مولانا عبدالماجد دريابا دى ت**نسير ماجدى**،اداره تحقيقات ونشريات اسلام، ندوة العلمهاء، که صنوً

(۴۰)روز نامهراشٹرییسهارا، دہلی۔

(۴۱) روز نا مها نقلاب، دېلی ـ

(۴۲) روز نامها خبار مشرق، دہلی۔

(۳۳) ضیاء الدین اصلاحی، مشاہیر کے خطوط بنام سید سلیمان ندوی، د.ط،

الهند: دارالمصنفین شبلی اکیڈمی، اعظم گڈھ، د.ت۔

( ۴۴ ) مولانا عبدالباری ندویؓ، **ندہب اورسائنس**،''مقدمہ'': ڈاکٹر محمد رضی

الدين،سابق وائس چانسلراسلام آباد،الهند: مكتبهاشر فيه، لا هور،۱۹۹۴ء ـ

(۴۵) دُا کُرْ ظَفْر حسن، **سرسیداور حالی کا نظریهٔ فطرت**، د.ط، پاکستان: مکتبه جدید

يريس، لا ہور، • 199ء۔

(۴۲) محقق عبدالماجد دريابا دى، **''مكالمات بركك'**'، د.ط،الهند: دارالمصنفين ،

اعظم گڑھ،اا۲۰ء۔

( ۴۷ ) مولا نا عبدالباری ندوی در بر کلی ' ، ط۲ ، الهند : دارامصنفین شبلی اکیڈی ، اعظم گڑھ،۱۹۲۴ء۔

(۴۸)عبدالعزیزالفر ماری،نبراس، د.ط،الهند: مکتبهاشر فیه، دیوبند، د.ت ـ

(۴۹)مولاناموسی روحانی بازی، فلکیات جدیده در (۴۹)شبلی، الکلام، مع حواشی سلیمانی، د.ط، الهند: دارالمصنفین شبلی اکیڈی، اعظم گڑھ، د.ت۔

(٥١) فخر الاسلام، "الفلسفة"، تعارف علوم اسلاميه؛ بحواله: دراية العصمة، الشطر الثاني، (حامعه اسلاميه اشاعت العلوم اكل كوا،مهاراشر ١٣٣٠ء) \_

(۵۲) ا قبال محمر ٹزکاروی، **جدید فلسفه اور علم کلام**، د.ط، الهند: مکتبه ابی بکرر نیج ابن صبیج بصری، (بروصی )، دارالعلوم اسلامیومر ببیه ما کلی والا ، بھروچ ، گجرات ،۲۰۱۳ء ـ

(۵۳) (مترجم) عبدالخالق مدرد، خليه ايك كائنات، د.ط، ياكتان: مكتبه رحمانيه، د.ت\_

(۵۴) مامنامه 'بهدرد'' د مل\_

(۵۵)''شرح الاسباب والعلامات'، ترجمه كبير: نفيس بن عوض كر ماني، مترجم: ڪيم کبيرالدين۔

(Sir Francis Becon-A new Atlantis=www (an) history chart| Famous (Modern world **Philosopher** 

(Hobbes: a very short introduction(△∠)

Short history of philosophy& Dilectic (a4)

(wikipedia

Short history of philosophy& Dilectic (۵۸)
(wikipedia

Define science & Dictionary.com(29)

www world history/Famous modern (%)

philosopher

www.Scientific : بحواله: ۱۹۵۰) انسائیگلوپیڈیا برٹیدیکا ۱۹۵۰؛ بحواله: method.com/m5-smhistoryhtml

Nicolaus Copernicus's De revolutionibus (۱۲)

-orbium coelestium

Davidsons Principle and Practice (۱۳)

Medicine P. No: 112 1968- Reprint: 1994

Parks tent book of prentive & Social (۱۳)

Medicne. Kpark 18th edetion.

-124-129-112-114-119 ابن العربي محقق، صوفي: ۵۷-۹ ۱-ا قبال، علامه، شاعر مشرق: ۸۷- ۱۲۱ – -179-174-174-176 احد خال، سرسید، بانی مسلم یو نیورسی،علی گرر: ک۸- ۱۵۲ - ۱۵۵ - ۱۵۸ -110-129-101-124 ابرا ہیم بلیاوی، حضرت،علامہ:۹۲-اشتیاق احمد د یو بندی، حضرت، مولانا: افلاطون،مشهورفلسفي: ١٨ - ٢٨٠ – ارسطو،مشهورفلسفي: ١٦٧– ٨٧١ – ١٨١ – -124-140-144-174 البرك آئنسائن، مشهور سائنس دان، نظریۂ اضافیت کے بانی: ۱۶۲–۱۶۳

-rr9-121-12+-179-17A-172

شاه اساعیل شهید،حضرت،مولانا:۳۶-

ا شرف على تقانويٌّ، حضرت، حكيم الامت:

-112 -111 -119 -117 -110 -111

# **انثاریه** شخصات:

### (الف):

مولانا:٢٣١ –

آدم علیه السلام، حضرت، نبی : ۲۱۸۲ابن عباس رضی الله عنه، حضرت، صحابی :
ابن المند ر، حضرت، علامه : ۲۰۳۵ابن جریر، حضرت، علامه : ۲۰۳۵عاجی امداد الله ، حضرت، مهاجر مکی، سید
الطا کفه : ۲۳۵-۳۹-۵۵الطا کفه : ۲۳۵-۳۹-۵۵الا مام الکبیر : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام الاصول : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام الاصول : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام الحکمین : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام احتکمین : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام احتکمین : دیکھیے : مجمد قاسم النانوتو گ ۔
امام احمد شہید رائے بریلوگ ، حضرت،

-144

الطاف حسين حالي،خواجه: 24-ابن سبنا فلسفى: 9 سا- ۱۲۴۰ ابن بيثم ،فلسفى: ۲۴۰-

ابن العربي البيروني فلسفي: ٢٢٠ – ابوالقاسم زبراوی فلسفی: ۲۴۰ –

ابن رشد، فلسفى: 9 كـا - • ١٨ - • ٢٧ – اسپنونزا،فلسفى: ديکھيے :بإرچ اسپيوزا۔

آگسٹ کا مٹے ،فلسفی:۲۰۷-۲۰۷-۳۱۲ - آرکمیدش فلسفی: ۲۴۰ – آرکمیدش

ا قال محمر ٹزکاروی ،مولانا: ۱۳۰۸ –

:(**ب**)∶

-121

بدرالدین اجمل قاسمی آسامی، حضرت، تھامس جیفرس،مفکر: • 19-مولانا، ڈائر کیٹرشنخ الہندا کیڈمی ورکن تھامس بین،مفکر: ۱۹۰-شوری: دارالعلوم، د یو بند: ۳۵ - ۳۷ - تھیلس ،فلسفی: ۲۲۰-

- P+

(George پر کلے، (Berkeley

مشهور فلسفى: ٣٧- ١٦٩ – ١٩٥ – ٢٠٢ –

بارچ اسپیوزا (Baruch Spinosa)

سائنس دال فلسفي: ١٨٨-١٨٨-ىبىتىتىم ، فلسفى: ٢٢٦ **-**

بقراط فلسفى: ۲۴۰ –

ابوبكرز كريا رازي،فلسفي،طبيب: ۲۴۰ - برٹرنڈ رسل،فلسفي،سائنس داں: ۲۲۰-

ابن حزم اندلسی، حضرت، فلسفی، مفکر: بطلیموس،فلسفی:۲۴۳-۲۵۴-۲۲۱-۲

برالڈرین (Buzz Aldrin)،

سائنس دان:۲۴۵-

(ت):

تقى عثاني، حضرت، مفتى، شيخ الاسلام:

-110-49 تفامس بابس ( Thomas

-IAY-IAM: (Hobbes

تھامس نیوکومین ( Thomas Neucomen) فلسفى:۲۳۲:(7)

حكيم الامت، حضرت، مولانا تقانويُّ:

ديكھيے: محمداشرف على تھانو كيِّ۔

حضرت حاجی صاحبؒ: دیکھیے: حاجی

امدادالله مهاجر مکی۔

حالى: ديكھيے:الطاف حسين حالي۔

محر حسن عسکری، پروفیسر: ۷۷- ۱۱۵-

-115-121-169

حذيفه وستانوي،مولانا:۱۱۵–۱۲۲-

حمید شیم رفیع آبادی، پروفیسر:۱۵۶-

خلیل احرُّهٔ،حضرت،محدث سهارن پوری:

-1+4-14

خطيب الاسلام: ديكھيے: محدسالم قاسمي \_

نورعالم خليل اميني ،حضرت،مولانا: ١١٥-

خیرالدین تونسی: ۱۴۸-

:(4)

دیانندسرسوتی، بانی آرییساج:۱۵۵-

درخيم (Durkheim) فلسفى: ٢٠٠٧ –

(ٹ):

ٹا ئیکو براہے فلسفی ،سائنس داں:۲۴۴-

:(2)

جبرئيل عليه السلام، حضرت، فرشته:

-11/1

جمال الدين د ہلوي،مولانا:۱۰۳۰

جيمس جينز :١٦٩ –

جوليس مليكيت ،فرانسيسي مفكر:١٨٢-

جوناتھن سوفٹ،ادیب:۱۸۳-

جان لاك ( John Locke ) فلسفى،

سائنس دان:۱۸۷-

جوا ہرلال نهرو،مفکر:۱۸۸-

حان اسٹیورٹ مل، ( John Stuart

Mill)فلسفی:۳۰۸-۲۰۸ مناسخی

جان آسٹن، فلسفی:۲۰۳۰

حارج ايلٹ ،فلسفی: ۲۰۷-

جاليس نوس فلسفى: ۲۲۴-

جونس كىپلر،سائنس دان:۲۲۳۳–۲۶۱-

جيمس واك ( James watt )،

فلسفى:۲۴۷-

(د):

درارے درکارٹ (ریخ درکارٹ Rene

Decartes) فلسفي، سائنس دان:

-4-1-177-174-174-174

-rr2-rrr-rm4-r11-r+r

ڈارون،سائنس دان:۱۹۵-۱۳۷-

د ایود میوم (David Hume)،

فلسفى:۲۰۲-۲۱۳-

**:(ر**)

رشید احمد گنگوهیٌ، حضرت، مولانا، قطب سلیمان علیه السلام، حضرت، نبی: ۲۵۱ –

الارشاد، امام ربانی: ۳۷ – ۳۸ – ۳۹ –

-1

رشیدرضامصری،علامه:۲۵۹-

رسل مشهورفلسفی :۳۷ –

راشدشاز، پروفیسر:۸۸-۱۵۴-

رفاعة الطحطا وي: ١٢٨-

رضى الدين، ڈاکٹر، ماہر ریاضیات:

-124-145

رازی،امام،فلسفی:۹ ۱۷–۲۵۴–۲۸۱ –

را فیل (Raphael)،مصور:۱۸۳-

ر و چربیکن ،فلسفی ، سائنس دان: ۱۸۵ –

- 474

روسو (Rosseau)،مفکر: ۱۹۱ – ۲۱۱

-114

رابر شاووین ،فلسفی:۳۰ ۲۰

رام،شری:۲۲۱–

(ز):

زكرياعليهالسلام،حضرت، نبي:۲۹۴-

**(س**):

-127

محمر سالم قاسمي، حضرت، خطيب الاسلام:

سرسید: دیکھیے: سرسیداحمدخال، بانی مسلم

یو نیورسٹی علی گڑھ۔

سلیمان ندوی، سید، حضرت، علامه:

-170

سعید احمد پالن پوری، حضرت، مفتی:

-112-91-29

سينٹ ٹامس اکوئناس،مغربی مفکر:۱۸۱-

(**4**):

ظفراحمه،مولانا:۱۰۲–

ظفرحسن، ڈاکٹر: ۷۷۱–۲۴۸

(ع):

عيسلى عليه السلام، حضرت، نبي: ۲۲۰-

- 221

عزىر عليه السلام، حضرت، نبي: ٢٢١ -

حضرت على رضى الله عنه، حضرت، صحابي:

-144

شاه عبدالعزيزٌ، حضرت، محدث د ہلوي:

-34

عتيق الرحمٰن عثانی، حضرت، مولانا: ٦٥-

-44

على مياں ندويُّ: ديکھيے: ابوالحسن علی

ندوی،حضرت،مولانا۔

عبدالباری ندوی، حضرت،مولانا: ۷۷-

-179-171-071-110-AZ

عبدالعلی میرهی، حضرت، مولانا: ۹۱-

-90

سروالٹررالے،سائنس دان:۱۸۴-

محتر مه سکندر جهان اعظمی ، ما هر تعلیم ، فلسفی:

-r+a-199

سگمنڈ فرائڈ ،فلسفی: ۹ ۲۰ –

(ش):

شيخ الهند: ديكھيے: محمود حسن ديو بنديٌّ،

حضرت،مولانا۔

شهاب الدين احمد ندوي، مولانا: ۴۲-

 $-\Lambda\Lambda$ 

شبير احمد عثانى، حضرت، شيخ الاسلام:

-192-160-95-95-75-74

شفيع عثمانی، حضرت، مفتی:۹۵۹-

شبلی نعمانی، علامه: ۸۷- ۱۲۰- ۲۸۱

- 11 1-11

شيلنگ، فلسفى: ١٩٥-

**(ص**):

ضميرالدين شاه، پروفيسر:۱۵۴-

:(**上**)

محمر طيب، حضرت، حكيم الاسلام: ٧٠ -

-170-95-NZ

-فخرالدین رازی،امام،فلسفی: ۲۴۰-

(ق):

محمر قاسم النانوتويٌّ،حضرت، حجة الاسلام، الامام الاكبر، بانى دارالعلوم، ديوبند: -r1 -r9 -r1 -r2 -r3 -rr غزالی، حضرت، امام، فلسفی: ۱۲۹ – ۱۲۹ – ۲۷ – ۵۲ – ۵۲ – ۵۸ – ۵۸ – ۵۹ – ۵۸ – ۵۹ – ۵۸ – ۵۹ –

-4r-4r-4r-4r-4r-4r

-112 -117 -111 -1+9 -1+A

-121-179-172-171-121-171

-rrg-rim-r+1-192-197-12pg

-rar -rar -rmg -rmx -rra

-raa -rar -rag-ra+ -ray

-198-191

(ک):

کانٹ،مشہور فلسفی: ۲۷۰ – ۱۹۵ – ۲۰۰

-r1m-r+y-r+m

محرعلی ، والی مصر: ۱۴۸ –

عطاءاللەصدىقى، ڈاڭىر: 9 ۱۵ –

عابدصديقي، پروفيسر: ١٦٦-

عبدالله عمادي: ۲۵۸ –

(غ):

-111-124-14-14

غلام وستانوی،حضرت،مولانا:۱۱۵-

(ف):

فخر الحسن گنگوبتی، حضرت، مولانا: ٩١ --110-91

فرعون:۱۵۱۷

فرانسكو پيٹرارك،مفكر:١٨٣-

ىر فرانس بيكن ( Sir Francis

Becon، مفکر: ۱۸۵ – ۱۸۱ – ۲۰۱

- 472-474-414

فشطي ، السفى: ۲۰۰۰ - ۲۰۰۳ - ۲۰۰۳ -

فریڈرک Frederick فلسفی: ۲۱۳ – کرسٹوفر کولمبس،مؤرخ: ۱۸۲ –

فيثاغورث، سائنس دال، فلسفى: ٢٣١ - كبيلر، فلسفى: ١٩٨٣ - ٢٨٧ - ٢٨٧ - ٢٨٧

-104-101-104

-۲4۲

ليبنز ،فلسفى:۱۸۹-۱۸۸-۲۰۱ لاک،فلسفى:۱۹۵-۲۰۱-۲۲۸-۲۳۰

### :(🍙)

محمد رسول الله، حضرت صاحب لولاک علیه افضل الصلوات والتسلیمات: ۱۲۵محمود حسن دیوبندگی، حضرت، شخ الهند:
مهم - ۵۹مناظر احسن گیلائی، حضرت، مولانا:
مبا - ۵۹-۲۹مجدد الف ثانی، حضرت، (سید احمد فاروقی سر هندگی): ۵۵مصطفی بجنوری، مولانا، حکیم: ۱۱۵مصطفی بجنوری، مولانا، حکیم: ۱۱۵محد القدوی خمیس، مفتی: ۱۱۵-

محقق دریابادی: دیکھیے: عبدالماجد دریابادی۔ مفسر دریابادی: دیکھیے: عبدالماجد دریابادی۔ محسن عثانی ندوی، پروفیسر: ۱۵۷-محی الدین ابن عربی، حضرت، شیخ اکبر، صاحبِ فتوحاتِ مکیہ: ۱۲۵-۱۲۲-

موسی بن میمون، یهودی حکیم:۱۹۲-میکس بلانگ، فلسفی:۱۹۸کولرج ،فلسفی:۱۹۵-کیٹس ،فلسفی:۱۹۵-کارل مارکس (Karl Marx )،فلسفی:

-1+4-1+0-199

-۱۰۷-۱۰۵-۱۹۹ کر کے گارڈ (Kierkegaard)، فلسفی: ۲۰۵-۲۰۸- ساس کا مٹے: دیکھیے: آگسٹ کا مٹے۔ کنہیا، شری: ۲۲۱-کوپرٹیکس ، فلسفی، سائنس داں: ۲۵۴-

### (گ):

-171-127-121-172

گلیلیو، سائنس دان: ۱۸۴-۱۹۴-۲۰۱ مصطفی بجنوری،مولانا، حکیم: ۵ ۲۴۲ - ۲۴۳ - ۲۴۳ - ۲۴۵ - ۲۴۲ مجدالقد وس خبیب،مفتی: ۱۱۵ - محتق دریابادی: دیکھیے: عبدالماجدد

گارڈ (Kierkegaard)، فلسفی: ۱۹۹-

گرا ہم بیل فلسفی:۲۴۷-

#### :(**J**)

لیونار دُو دُاونچی (Leonardo-da-Vinchi) عظیم مصور: ۱۸۳وليم آف اوتهم ( Willam of Ockham) فلسفى: ١٨٠-واسكودي گاما،مؤرخ:۱۸۲-وليم شيكسپئر :١٨٣-ورڈ زورتھ، فلسفی: ۱۹۵-والثيئر (Voltaire)، فلسفى، مفكر: -11-11-1+1 وليم جيمس فلسفي، ما هرنفسيات: ۲۰۸ – وليم فرائيِّه ، فلسفى ، ما ہرنفسات: ٩٠٩ – وولف(Wolff) فلسفى:٣١٣-وليم گلبرك، فلسفى، سائنس دان: ۲۴۴-:(0) المان:۱۵۴ بالس:۱۸۵-۱۰۱-۱۸۵ ہیگل،فلسفی: ۱۹۹- ۲۰۰۰ سر۲۰ سر۲۰ م-۲۰ -r+y-r+a ہیرٹ مارٹینو ( Harriet Martinau) فلسفي: ٢٠٠ ہربرٹ اسپنس ( Herbert

مائيكل انجيلو (Angelo Michael، مصور: ۱۸۱س مارڻن کيو،لسفي:٢١١ – (ن): نذىراحدد ہلوى، ڈیٹی: ۹۷-۲۹۴-نورالبشر نورالحق: ١١٥ – نیوٹن،سائنس دان:۱۸۴–۱۹۵–۱۹۵ -rrr -rm1 -rm+ -rr9 -r+1 -122 -179-177 -172 -177 نيكس ، فلسفى: ريكھيے: كويرنيكس ، فلسفى ، سائنس دال۔ نطشے، فلسفی: ۲۰۸ – ۱۳۷ – نیل آرم اسٹرانگ ( Nail Arm ہیوم فلسفی:۱۶۹–۲۱۳ Strona)،سائنس دان: ۲۲۵ (و): شاه ولى الله: حضرت،مسند الهند،محد ث د بلوي: ۳۷-۱۲۹ – ۱۲۹ – ۱۲۹ – ۱۲۹ وحير الدين احمه خال، صحافى: ٨٨-

-100

Spencer) فلسفى: 19۵ – ۲۰۰۷ :(**پ**): هیڈیگر،سائنس دان: ۱۳۷<del>–</del> پیرس:۱۴۸ يرتگال:۱۸۹– يعقوب نا نوتويٌ، حضرت، مولانا، اول :(7:) صدر مدرس دارالعلوم، د بوبند: ۳۹-جنوبي افريقهه:۱۸۲- $-\Delta\Lambda$ جرمنی:۸۸۱– یسین مظهر صدیقی، پروفیسر: ۱۴۸-جایان:۱۸۸-:(**Ż**) يونگ ، فلسفى : ٢٠٩ -خورجه:۳۳ – مقامات: :(▲) د لوبند: ۱۳۲ – ۲۷ – ۲۷ – ۲۹ – ۲۹ – (الف): -174-44 امریکه:۱۸۲–۱۸۸–۱۹۸ – ۱۹۱۹ – ۱۹۱۹ **(ر**): آسٹریلیا:۱۸۲–۱۳۳۳ رامپور:۲۳-اڻلي:۱۸۲–۱۸۳ روڑ کی:۳۳ – انگلتان:۱۸۸-۱۸۹ اسپين: ۱۸۹ – (**w**): سهارن بور:۳۳ – ۱۱۵ – (**ب**): بیکیر میکیم:۱۸۸– سویر رلیند: ۱۳۳-

هندوستان:∠۳-۸۱-۸۲-۸۲۸ -

-124 -128-172 -174 -188 (ش): -772-774-710-117-122 شاه جهال پور:۶۳-باليندُ: ١٨٨-:(٤) (ي): علی گڑ ہو:۱۵۳-اورب: ۱۸۳ م ۱۸۱ ۱۸۱ م (ف): -19+ فرانس:۱۸۸–۱۸۹–۱۹۱– كت ورسائل: (ق)∶ قسطنطنيه:۱۸۲-(الف): انجيل:۳۸-۱۵۳-۲۴۸ :(4) آب حیات:۳۸- ۲۱ – ۲۰ – ۲۵ مكه مكرمه: ۲۳۴--1+1 میرٹھ:۳۲– انتصارالاسلام: ۴۱ – 9 ۷ – (ن): الانتباهات المفيدة عن الاشتباهات نانوية: ۱۲۳ الحديدة: ٢٠-١١٥-١١١-١١٩-١١٠ ندرلینڈ:۱۸۹– -444-144-141 **:(و)**: احکام طعام اہل کتاب:۸۸-واشنگٹن:۱۸۹-اسلام كااخلاقى نظام:٩٢-اصلاح ترجمهُ دہلویہ: 94 -:(0)

:Answer to modernism

تحفه حميه :۱۴-

تصفية العقائد: ۴۱ – 9 ۷ –

اذالة الغين في قصة ذي القرنين: تبيين الكلام في تفير التوراة والنجيل على

ملة الاسلام: ۸۸-۱۴۸

تفسير ماجدي:۲۵۹-

تهذيب الإخلاق: ۸۸–۱۵۳

التقصير في التفسير: ١٢٢-

ترقيم في قصة اصحاب الكهف

:(元)

جواب ترکی بهترکی:۴۱-۹۵-

جمال قاسمی:۳۰۱

جد بدفلسفهاورعلم کلام: ۳۰۸ <del>-</del>

حديد فلسفه: ۹ ۲۰۰۰ –

**:(Z**)

جة الاسلام: ١٦- ٥٦- ١٥- ١٥-

-17-49-41-40

حل الانتبابات: ١١٥-

-110

إبطال غلامی:۱۵۳-

-121

احياءعلوم الدين: 9 سا-

**∶(ب)** 

بخارى، اصح الكتب بعد كتاب الله: ١٦٦- تجديد دين كامل: ١١٥-

بائبل:۱۵۳-

برابين قاسميه: ١٥٠ - ٢١ - ١٩ تفسير السماوات: ١٥٣-

-1+1-90

بیان القرآن: ۱۱۰- ۲۵۸ - ۲۵۹ والوقیم:۱۵۳-

-146

(ت):

تورات:۱۵۳-

تر مذی شریف:۳۰۶-

تحذيرالناس:۱۰۲–

تقریر دل پذیر: ۴۱ – ۲۰ – ۲۵ – ۵۷ – ۵۷ –

-1+r-1+1-99-97-9r-Ar-2A

-172-171-12A-172-1+2-1+M

-177-141

الكلم: ٢٨١ – ٢٨٢ –

(ق):

قرآن مجید: ۴۲- ۲۵- ۹۵- ۲۵- ۵۰-

-124-124-144-144-144-92

-ran -ray -ray -122 -12A

-rgm -rna -ryr -ry+ -rag

-m+4-r9m

قبله نما: اس- ۲۰ – ۵۷ – ۹۵ – ۱۰۱ –

-14-14-14-14-14

قاسم العلوم: ١٧ ١-

(گ):

گفتگوئے مرہبی:۴۱ –

**:(J**)

لوائح قاسمی:۵۰۱-

:(4)

مثنوي:۸۸-

مكاتيب قاسم العلوم: ١٠-

مباحثهٔ شاه جهان بور: 9 ۷-

مصانيح التراويح: ٥٠١-

**:(ঠ**)

الخط المقسو م من قاسم العلوم: ٢٠-

خطبات احمدیه:۸۸-۱۵۳

:(▲)

دراية العصمة: ١١٠-١١٢-١١٣-١٢١-

**(ر**):

روح المعانى ( تفسير ):٢٥٩ –

رساله وحدة الوجود: ٣٨ -

:(**w**)

سائنس اوراسلام: ۹۲-

(ش):

تشمس بازغه: ١٦٥-

(**ص**):

صدرا:۱۲۵-

**(٤)**:

العقل والنقل :٩٢ –

علم الكلام: ٩ • ٣٠ –

(ک):

کافیہ: ۳۷-

على گڑھ کالج: دیکھیے:مسلم یو نیورسٹی،علی

:(🏲)

\*\*\*\*

المصالح العقلية للأحكام ويوبند

النقلية: ١٠٩

محاسن اسلام: ۱۲۲-

ند بهب اورسائنس: ۱۶۸-

(ن):

نفي الحرج:١٢٢ –

:(0)

مداية الحكمة :١١٣-

:Human Understanding

د نی و بیمی ادارے:

(الف):

آ کسفور ڈیو نیورسٹی ،انگلستان: • ۱۸ –

:(4)

دارالعلوم، ديوبند:۲۴-

دارالعلوم، كراجي: ١١٥-

:(٤)

عاليه مدرسه ديوبند: ديكھيے: دارالعلوم،

مظاہرالعلوم، سہارن پور: • ۷-

مسلم یو نیورسی علی گڑھ:۴ ۱۵-

## جَمَّةُ الْمُثَنَّ لَأَوْلِكُ مِنْ الْمُثَنِّ لَأَوْلِكُ مِنْ الْمُثَنِّ لَمُثَنِّ الْمُثَنِّ لَمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَلِّ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِقِيلِ الْمُثَلِّ الْمُثَلِي الْمُثَلِّ الْمُعِلِي الْمُثَلِّ الْمُثَلِي الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُعِلِّ الْمُعِلِي مِنْ الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلْلِي ال

اسلام نے اپنی تاریخ میں ہر آن اور ہر لمحہ بی بیش کیا ہے کہ اس کا چمن ہر موسم میں نے نئے پھول کھلاسکتا ہے۔ عقل وادراک کے کاروال نے نقل ووجی کی روشنی میں سفر شروع کیا ہے، اس کے سامنے علم وحکمت ، فکر وبصیرت اور فضل و کمال کی ایک وسیج الآفاق کا کنات بے نقاب ہوتی چلی گئی۔ عقل فقل کے اس حیر العقول اتفاق نے چلی گئی۔ عقل فقل کے اس حیر العقول اتفاق نے ابتدائے اسلام میں رجال دین کا ایک کہکشانی افق دریافت کیا، جس کو کرہ ارضی پر''اصحاب رسول'' (صلی اللہ علیہ وسلام) کے نام سے جانا گیا، اور اس پاکیزہ گروہ انسانی کے پائی استناد کوالم نشرح کرنے کے لیے ربِّ کا کنات نے ''رضی اللہ عنہم ورضوا عنہ'' کی شہادت افتار اور سند اعزاز نشرح کرنے کے لیے ربِّ کا کنات نے ''رضی اللہ عنہم ورضوا عنہ'' کی شہادت افتار اور سند اعزاز

دارالعلوم وقف دیوبندا بنی بے سروسامانیوں کے باوجود جو پچھ بھی کررہا ہے، وہ خالص نصرتِ الہی ہی ہے، خدا تعالی کے فضل عمیم اوراحسانِ عظیم کا نتیجہ ہے۔'' ججۃ الاسلام اکیڈمی'' کا قیام بھی اسی سلسلہ کی ایک مفید کڑی ہے۔

#### Hujjat al-Islām Academy



Al-jamia al-Islamia Darululoom Waqf, Deoband Eidgah Road, P.O. Deoband-247554, Distt: Saharanpur U.P. India Tel: + 91-1336-222352, Mob: + 91-9897076726

Website: www.dud.edu.in

Email: hujjatulislamacademy@dud.edu.in, hujjatulislamacademy2013@gmail.com

www.dud.edu.in ₹450 ISBN 978938477507-0

1 7/89384 77/5070

مجمع حجثة الإسلام - للبحث والتحفيق -